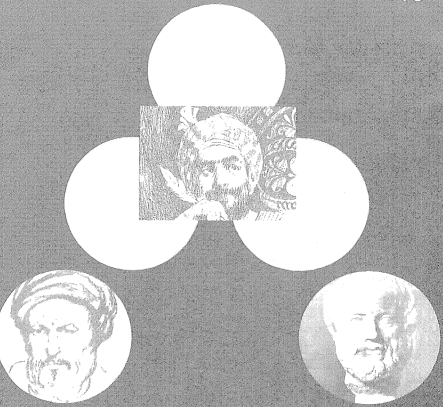
الدَّکُوْدُعَتَا دَعَامِرَ اختصاص!بن رشد



الفائنة الإنتانة المنابعة المن

مفهوم الغائية الإ<sub>ع</sub>نسانية لدى ابن رشد

### رقم ايداع مكتبة الأسد:

مفهوم الغائية الإنسانية لدى ابن رشد / عمار عامر ... دمشق : د.ن ، ١٩٩٨ (مطبعة عكرمة ) ... عامر ... ٢٤ سم.

۱- ۱۳۵ع ا م م ۲ العنوان ۳- عامر مكتبة الأسد

ع: ١٩٩٨ / ٧ / ١٠٨٤ : و

الطبعة الأولى ١٩٩٨ عدد النسخ ١٠٠٠ موافقة وزارة الاعلام رقم ٢١٩٥ تاريخ ١٣٨/٥/١٩٩٨

> مطبعة عكرمة دمشق ــ بحصة ــ هاتف ٢٣١٣٤٨٩

# الدكتور عمار عامر المد اختصاص ابن رشد

## مفهوم الغائية الإنسانية لدي ابن رشد



﴿إِن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾ صدق الله العظيم



### من هداً فلسفة ابن رشد

عشرون عاماً خلت بحثاً وتنقيباً في ثنايا فلسفة ابن رشد... مستقرئاً ومستلهماً ومبينا لمقولاتها، ما صغر منها وما كبر، فوجدتها فلسفة عقلانية المنهج والمحتوى، بكل ما يحمل مفهوم العقل في اللغة العربية من ثراء وغنى، تأصيلاً ودلالةً، إذْ أنّ مفهوم العقل – كغيره من المفاهيم – يضرب بجذوره عبر التاريخ، مصوراً معاناة الإنسان واستيعابه، وصنعه لتاريخه، وتغيير التاريخ له.

فمن عقال الجمل في محاولة عقلنته والسيطرة عليه وتسخيره، إلى التتوج به رمزاً للرشد والفعالية، إلى تكبيل اليدين أو ,وضعه في الرقبة خضوعاً وانقياداً إلى محاولة عقلنة الكون بكل موجوداته، وتحويلها من ذاتها لذاتنا، اتسع مفهوم العقل ليشمل الإنسان في وجوده الطبيعي – الإجتماعي – الذاتي – عبر امتداد وتطاول حواسه شمولاً وعمقاً. فخطت قدماه، وتخطت سطح العالم، ونفذت يداه أغوار الوجود، وغيرته صنعاً وتحويلاً؛ عبر استجلاء أسباب تكون موجوداته، وامتلاك قانونية صيرورتها، من صورة محسوسة وبذاتها، إلى صورة معقولة لذاتنا، بما يحقق إنسانية الإنسان في وجوده.

وبهذا اتسع مفهوم العقل عند ابن رشد ليصبح:

العالم كله وطناً للإنسان.

والعلم منهجاً وأداة.

والإنسانية غاية.

مع حلول الذكرى الثمانمائة لوفاة ابن رشد، وعودته إلينا ليحل رحله وترحاله بيننا، أقدم كتابي هذا، ليكون خطوة أولى في مسار طويل اتخذته عهداً على نفسي...

#### مدخل إلى البحث:

الإنسان؟!... هذا الكائن الحي، الذي استطاع أن يؤنسن الموجودات ويحولها، من ذاتها لذاته، وبعملية الأنسنة والتحويل تلك، يخول ذاته. فهل لنشاطه هذا غاية معينة؟... وإذا كان ذلك كذلك. فما غايته؟... وهل يحققها بذاته؟... أم أنها مرسومة من قبل قوة غريبة عنه. طبيعية، أو مفارقة للطبيعة؟... وبالتالي تصبح حياة الإنسان - بهذا المعنى - ليست إلا تعبيراً عن إرادة وفعالية وغاية قوة غريبة عنه، مسيطرة عليه. وما الإنسان - بهذا المعنى - سوى أداة فعل وتحقيق لتلك القوة.

للإحابة على ذلك، لابد من العودة إلى التراث، وإحياء حـوانبه المضيئة، بعملية بحث علمي في الموروث التاريخي، ونقد واستلهام عقليين، وخيـار من واقع تاريخي؛ يناسب متطلبات الحاضر، ومستلزمات وآفاق المستقبل، وتبن للمناسب الملائم منه، لعملية تحقيق الذات الإنسانية.

هذا، ضمن عملية تنهيج جدلي، يلاقح ويعقلن، بين ما هو واقعي مستقل في ماديته وتاريخيته، وبين ما هو منعكس ذاتيا، عما هو مادي واقعي؛ ومستقل نسبياً بما هو فكري نظري. هذه العملية التنهيجية، التي تحكم وتنظم العملية البحثية، تعني: اختيار الموروث الحي في واقعيته الاجتماعية التاريخية، دون قطع له عن مكانه وزمانه التاريخيين؛ إلا بحدود مقتضيات البحث العلمي، وعمليتي التحليل والتركيب العقليتين، المبسطتين للمسائل التراثية في كلها المعقد.

ضمن هذه الرؤية، وقع الخيار من بين المفكرين العرب المسلمين، على عميد الفلسفة العربية الإسلامية أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد، وذلك لتفرد تراثه الفلسفى، بسمات هامة، نذكر منها:

1 - يرى الكثير من الباحثين، ومؤرخي الفلسفة، أنّه صاحب مذهب عقلي، استمده عن أرسطو، وعن أسلافه؛ من قدريين أوائل، ومعتزلة، وفلاسفة، كالفارابي، وابن سينا، وابن طفيل، وابن باحه، وغيرهم. فاستوعب أفكارهم، وتجاوزها في عدة مسائل، تخص الجال المعرفي، والوجودين الطبيعي - والاحتماعي، والإلهيات. وبهذا كان الوريث الشرعي لأرسطو، ولأسلافه الأوائل من المفكرين العرب المسلمين، حيث بلغت الفلسفة العربية الإسلامية ذروتها على يديه.

Y - اعتبرت فلسفته ومنهجه العقليّ، الأساس الفكري لواقع نواة البرجوازية الناشئة في المغرب والأندلس، وآفاق طموحاتها، في عهد دولة الموحدين. ولكنه ومع عملية انكفائها أصبحت فلسفته بنموذجها اللاتيني، من الأسس الفكرية الهامة للنهضة الأوروبية بطموحاتها الأولية لتحقيق إنسانية الإنسان. لكن بعد ما وصلت إليه في مرحلتها المعاصرة من فقدان للتقدم، وتغريب للإنسان، آن لنا أن نحيي فلسفته، ونستحضرها، ضمن ضرورات مرحلتنا، وآفاق تطلعاتنا، لصوغ مفهوم، تسودُه العدالة الذاتية والإحتماعية ويحقق إنسانيّة الإنسان.

٣ - يعدُّ ابنُ رشدٍ من قبلِ العديدِ من المفكرين، أنَّهُ صاحبُ مذهبٍ إنسانيِّ متميز، فلقد عالجَ مفهوم الحريةِ الإنسانيةِ، كعمليةِ تحريرِ للذات، ضمنَ حدليةِ وحودها الطبيعي والاحتماعي التاريخي، وبذلك، استحقَ لقب فيلسوف الحرية الإنسانيةِ في عصره.

\$ - على الرغم من ضخامة تراثه الفلسفيّ، واحتوائه مسائلَ إنسانية كبرى، فإنَّ ما بُحِث من فلسفته - من قِبلُ العديدِ من الباحثين - يعتبر غيرُ كاف، ويحملُ وجُهاتِ نظرٍ متباينةٍ أو قاصرةٍ، وهذا يعودُ للقصورِ المعرفيِّ عند البعض، أو للقصورِ المنهجيِّ عند الآخريس، أو بسببِ غيابِ أو تغييب

البعض من كتبه، وخاصةً مايبحثُ منها في الجانب الإجتماعيِّ لهذا، ما زالت مسائلُ إنسانيةٌ كبرى، في فلسفته، معلقةً وغير معالجة، ومنها ما حاولتُ كشف النقابِ عنه، واستقصيته في بحثي هذا، المعنون بعنوان (مفهوم الغائية الإنسانية).

إذ أنَّ الغائية بشكل عام والإنسانية منها بشكل حاص، ليست مسألة معرفية أو مصطلحاً فلسفياً، يحمل معنى معرفياً بحرداً، بقدر ماهي مشكلة واقعية عملية تخص التطور التاريخي عامةً وتستدعي تحديداً معرفياً. فطابعها العملي المشكل يجعل من مفهومها المعرفي مادة للتفكير والاهتمام من قبل المفكرين عامة، والحكماء خاصة، إذ أن الحكمة بحد ذاتها هي: "المعرفة بالأسباب الغائية " والمعرفة وظيفياً هي أداة تحقيق وفعل إنساني يبتغي غاية معينة، غايته استملاك "كل ماهو خير بذاته وتمام " وبذلك يصبح السبب الغائي عركاً " يحرك المستكمل به ليتم وجودة بالاستكمال به " وهذا يتطلب رؤية تتسم باستنطاق الواقع، واستيعاب مشكلاته، واستلهام الحلول المناسبة، وتحقيق آفاق طموحاته، وهذا ما يمتاز به الفيلسوف دون غيره، كونه يرتبط وتحقيق آفاق طموحاته، وهذا ما يمتاز به الفيلسوف دون غيره، كونه يرتبط موضوعاً لذاته الفاعلة، ممارسة ونظراً، وبتحويله الواقع موضوعاً للذات الإنسانية عامة، بحيث تحقق حاجياتها وطموحاتها المتناميسة أبداً، وهذا ثانياً. وبذلك تحقق الذات ذاتها الإنسانية، ويبرز ذلك بصيغة عملية تلاؤم واعية، ينتج عنها ذاتاً إنسانية متكاملة.

وبذلك تصبح الغائية الإنسانية، ليست مفهوماً نظرياً وإنما واقع موضوعي مصاغ ذاتياً - احتماعياً وهنا تكمن عقدة المسألة، فالفارق بين الواقع الطبيعي، والواقع الطبيعي كموضوع للذات الإنسانية، والمصاغ كوسيلة وغاية، يحمل صفة الذات الإنسانية، كذات احتماعية مؤثرة محولة صانعة

لغايتها. فالشكل الإنساني في الموجود المحوّل، يحصل على تجسيد مادي، ويحوي شيئاً ما إنسانياً بالإضافة لخواصه الطبيعية،أي أن الموجود (الموضوع) يحصل على صورته الإنسانية عندما يحوي بداخله محتوى اجتماعياً بالإضافة لمحتواه الطبيعي، فالموجود المحوّل، يحمل بداخله شكل العلاقة الإجتماعية، من أجل الإنسان ككائن اجتماعي - تاريخي، أو ضده. فالموجود المحوّل يصبح حاملاً للعلاقة الإجتماعية - والتاريخية التي تتمظهر فيه كغاية.

لذلك فإن معالجة مفهوم الغائية الإنسانية، في مرحلة تاريخية معينة، ولدى مفكر معين، لايمكن أن تكتفي بالانطلاق من المفهوم ذاته، فلكي تكون قادرة على كشف الملامح والاتجاهات الرئيسية لذلك المفهوم، لابد من الانطلاق من العوامل الأكثر حسمية في عملية الكشف هذه، وهي العوامل الإجتماعية - الإقتصادية والفكرية في وضعيتها التاريخية، مع اعتبار أولوية الإجتماعي - الإقتصادي، وثانوية الفكري، وبالتأكيد على العلاقة الجدلية بين الإجتماعي والفكري، ورفض طرح المسألة من خلال منطق ميكانيكي اشتقاقي، يسرى في الفكر النظري امتداداً كمياً للخلفية الإجتماعية - الإقتصادية، وهذا ما يجعل المؤتنا يتحرك في إطار واقعي بعيد عن التجريدية الميتافيزيقية أو الميكانيكية في الوصول إلى تحديد الفعل الإنساني الغائي.

لهذا فدراسة مفهوم ابن رشد للغائية الإنسانية، دراسة منهجية علمية هادفة، تستوجب رؤيته في تكامله، فهي لاتكتفي برؤيته من خلل النصوص المختلفة وقراءة ما بينها فحسب، وإنما تلح بشكل هادف ومركز على وضع فلسفته ضمن سياقها التاريخي التي انبثقت منه تلك النصوص وأثرها فيه، هذا أولاً وفي الإطار العام للفلسفة العربية الإسلامية، وخصوصية العقيدة المهدية، وهذا ثانياً وما استلهمته من حكمة اليونان وخاصة فلسفة أرسطو، وهذا ثالثاً، وما يستشف من مواقفه الضمنية والعلنية بين القوى الأساسية المحركة للعملية التاريخية، وسنجد تلك المواقف مواقف تناقضية توافقية في آن واحد

أي أنها مواقف فهم وتجاوز للواقع الإحتماعي - الإقتصادي والفكري آنداك، استهدفت دفع عملية التقدم بشكل عام، وذلك من خلال استيعابه قانونية التجاوز التي تعتمد إدراك قانونية البنية المراد تجاوزها، وعبر إيصال هذا الفكر إلى القوى الدافعة والمحركة لتلك العملية، وهذا ما استجاب وانسجم - آنداك - مع واقع وطموحات القوى الطبقية الرأسمالية الناشئة في الوضعية المغربية - الأندلسية في إنشاء مجتمع يحقق العدالة الاحتماعية، على أسس احتماعية - اقتصادية وفكرية حديدة، تمتمد حدوده بحدود العالم الإسلامي كله. وهذا ما استوجب الشروع في هذه الدراسة البحثية الإسستكشافية بباب أول بعنوان (عوامل نشوء مفهوم الغائية الإنسانية لمدى ابن رشد) مستهدفاً دراسة البنية التي نشأ وتحذّر فيها فكر ابن رشد والمتضمن لثلاثة فصول أولها بعنوان (المحلامح الإجتماعية والفكرية والسياسية لمجتمع الأندلس) والثاني بعنوان (المجذور المعرفية لمفهوم القضاء والقدر لدى بعض الفرق الإسلامية قبل ابن رشد) أما الفصل الثالث فهو بعنوان (مفهوم القضاء والقدر لدى ابن رشد وعوامل تكوّن فلسفته).

وبذلك نستطيع العبور لمعالجة مفهوم الغائية الإنسانية لدى ابن رشد حيث نجد أنفسنا وجهاً لوجه أمام مفهوم للغائية، ترفض فيه الغائية الإلهية والمفهوم الإيماني التسليمي لها ومقولاتها في خلق العالم من عدم مطلق وترفض فيه الحتمية الطبيعية غير القابلة للتحول بالفعل الإنساني، أي بشكلها الميكانيكي ومفهومها الجبري، وبذلك يصبح المفهوم الإنساني للغائية عند ابن رشد، نتاجاً للإنسان، وحكمة إنسانية، وعملاً إنسانيا، وسينجلي ذلك في دراسة مفهومة للغائية الطبيعية من خلال عملية فهم واستيعاب لماهية الوجود الطبيعي للعالم ولايستكمل ذلك إلا ببحث هويته وكيفية تكونه وأسباب وجوده، فمن خلال النفاذ إلى ماهية العالم وهويته، وكيفية صيرورة موردة ، تستكمل الدراسة أسس تكوينها موضوعياً، وهذا ما يضعنا أمام ضرورة بحث رؤية ابن رشد واهتمامه بالمادة وتقصيه أبعاد مسألة الوجود

الموضوعي للعالم أبداً وأزلاً، وصيرورته المستمرة في وخدته المادية الجدلية وصولاً إلى استجلاء مفهومه للغائية الطبيعية، وهذه هي عناوين الفصول الأربعة من الباب الثاني للكتاب المعنون بعنوان « الغائية الطبيعية في ضوء وحدة الوجود الرشدية ».

وبهذا يمكننا العبور لما نحن بصدده، من عمليات بحثٍ واستكشاف لمفهوم الغائية الإنسانية، فمن خلال الانعطاف الكبي، والذي بلغته فلسفة ابن رشد، من الفهم الفلسفي للطبيعة إلى الفهم الفلسفي للتاريخ، أخذت فكرة الغائية الإنسانية تصبح مدركة، لاعلى أساس المبدأ الطبيعي، وإنما على أساس المبدأ الاجتماعي – الحضاري – التاريخي، وباتساع الاهتمام من الطبيعة ليشمل ذات الإنسان، كذات مفكرة محوّلة للطبيعة والمجتمع ولذاتها عبر التاريخ، انجلى مفهوم الغائية الإنسانية . يموضوعية أكثر دقة، وهذا ما تضمنته عناوين الفصول الثلاثة من الباب الثالث المعنون بعنوان (الغائية الإنسانية من موقع الغائية الرشدية).

وبهذا تصبح الغائية الإنسانية نتاجاً للعلاقة الجدلية بين الطبيعة، والطبيعة المحوّلة احتماعياً - تاريخياً والعلاقات الاجتماعية، والذات الإنسانية الوارثة للماضي والمحوّلة للمرحلة الاجتماعية - التاريخية - حاضراً. ففي عملية تحويل - أنسنة - الواقع الطبيعي والإجتماعي - يظهر الإنسان لاعلى أنه كائن فعال فحسب، بل ككائن قادر على تحويل - أنسنة - ذاته. فالفعل الإنساني هو المنبع الأساس لتكوين الإنسان وتطويره وأنسنته لذاته، من حيث هو موضوع لعملية الفعل الإنساني، وبذلك يكون الوجود الطبيعي والإجتماعي المحوّل بالفعل الإنساني هو الصورة لمضمون العلاقة الإجتماعية التي تحدد مستوى بالفعل الإنساني خو الصورة المختلاف مراحل التاريخ الاجتماعي، وتبين مدى تطابقها أو تناقضها مع الغاية الإنسانية.

## الباب الأول

عــوامل نشــوء مفهــوم الفائيــة الإنسانية لــدال لـدال المــدال المــدال ابن رشــد

### الفصل الأول

الملامح الإجتماعية والسياسية والفكرية لمجتمع الأندلس

## الملامح الاعجتماعية والسياسية والفكرية لمجتمع الأندلس

إن البحث في فلسفة ابن رشد ومعالجته لمسألة الغائية الإنسانية، يستلزم البحث في البيئة الإحتماعية - الإقتصادية للأندلس، وتحديد العلاقسات السائدة والمرافقة وحركة القوى الطبقية، ونتائج صيرورتها في تلك البنية. وهذا يمنح بحثنا منهجاً واقعياً لمعالجة البنية الفكرية هناك، والي تكون فلسفة ابن رشد أحد عناصرها. بكلمة أنها عملية كشف للحذور المحددة للبنية الفكرية، والوصول إلى الإتجاهات الرئيسة فيها.

وبذلك نكون قد وضعنا اليد على معظم العوامل الأساسية لنشوء فلسفة ابن رشد وللعنصر الأساس لممارسة وجودها، وهو مفهومه للحرية الإنسانية كعملية تحرير للذات الإنسانية من أجل تحقيق ذاتها الإنسانية، أي غائيتها.

ولد أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد عام / ٢٥ هـ / - / ١١٢٦ م / في أسرة اشتهرت بالثقافة وممارسة القضاء في قرطبة حاضرة الأندلس، تلك البلاد التي امتازت - بموقعها، نقطة لقاء وحوار بين القارات القديمة الثلاث، وموطناً مناسباً للتيارات الفكرية المتعددة، وخاصة العقلانية المستنيرة منها، وهذا ما أعطى شعبها صفة اليقظة منذ سيادة العلاقات العبودية في عهد القوطيين، ف ((الانقسام الذي كان جنسياً انقلب الآن إلى انقسام طبقي... لكن القوط الذين أصبحوا ملاك قسم كبير من الأراضي - باستخلاصها من الملاك القدماء، أو بتقسيم أملاك الدولة فيما بينهم، استقروا في أراضيهم

وأجبروا الفلاحين على زراعتها كأقنانٍ وكعبيد لا كأحرار، كما كان الحــال في العصر الروماني.)) \

وبعد استقرار المسلمين /٧١١ - ٧١٣ م/ طبقت أحكام الشريعة الإسلامية، فوزعت أرض الحكام القوطيين و ((الأغنياء من الرومان الإيبريين)) على قادة المسلمين، واستخدمت بقية الأراضي من قبل أصحابها بالذات، ودفع أهل الذمة الجزية والخراج، مقابل إبقائهم على دياناتهم، أما بالنسبة للأعداد الغفيرة التي أسلمت، فقد اكتفي منها بدفع الزكاة، فتحولت العلاقات الإنتاجية إلى علاقات إقطاعية لها صفة السيادة، وذلك من خلال:

أولاً: تحرير أعداد غفيرة من العبيد.

ثانياً: نتيحة انتزاع مساحات واسعة وخصبة من الملاك الكبار، وتوزيعها على القادة العسكريين من المسلمين والفلاحين الصغار والعبيد المعتقين.

ثالثاً: ونتيحة لتخفيض الضرائب عما كانت عليه أيام الحكام القوطيين.

لذلك انتعشت الزراعة، وانتشر نظام الإرواء الاصطناعي، واتبعت أساليب حديدة وزراعات مستحدثة. وبالتالي ازدهرت الحركة التجارية الداخلية والخارجية، نظراً لزيادة الإنتاج، واتسعت المدن وخاصة قرطبة، حيث وصفت أنها " زينة الدنيا " " وأنها أعظم مدينة أوروبية، بلغ عدد

<sup>&#</sup>x27; – احمد بدر : دراسات في تاريخ الأبدلس من الفتح وحتى الخلافة ، ط٢ ، عام ١٩٧٢ ص/٩/.

<sup>&#</sup>x27; - المرجع السابق نفسه . ص/٩/.

<sup>&</sup>quot; - للتوسع براحع كتاب الدولة الموحدية بالمغرب د: عبد الله علي علام ص/٢٧٨/ ومابعدها – مكتبة الدراسات التاريخية – دار المعارف بمصر.

سكانها نصف مليون نسمة يعمل ثلاثة عشر ألفاً منهم باستخراج الحديد، وارتفعت المآذن ليمكنوا الإسلام في قلوب العامة، معتمدين مذهب الأوزاعي في العقائد، وانتشرت العلوم وكثرت الكتب والمكتبات.

واستمر الوضع الانتعاشي إلى أنْ ظهرت عوامل جديدة، اضطهدت بموجبها العامة، وبرز الصراع من جديد.

### أهم هذه العوامل:

أولاً: اقتطاع الأراضي الواسعة والخصبة لصالح الولاة وحاشيتهم. وهذا ما جعل منهم فئة طبقية متميزة تضطهد العامة.

ثانياً: زيادة الضرئب الملقاة على عاتق العامة، لإرضاء الخليفة أولاً وإبقاء الولاة في ولاياتهم وزيادة ثرواتهم وبذخهم، ولهذا أعيد مسح الأراضي عدة مرات.

ثالثاً: سياسة التمييز بين العرب وغيرهم وخاصة البربر، مما أدى لقيام عدة حركات تحريرية منها حركة شقيا بن شعبا - ا وحركة ميسرة المتغري عام (١٢٢-٩٧٩ م). ذكر الطبري (إن أمير المغرب عندما يغزو بجنده العرب وبهم - أي البربر - يحرمهم من نصيبهم من الغنيمة، ويقول هذا أخلص لجهادكم، وإذا حاصروا مدينة قال: تقدموا وأخر جنده).

رابعاً: سياسة التمييز بين العرب أنفسهم - بلديين وشاميين - قيسيين ويمنيين - وبينهم جميعاً وبين المولدين. فنشأت إثر ذلك صراعات عديدة كانت آثارها سلبية على العامة بشكل خاص.

<sup>&#</sup>x27; - يراجع كتاب اليازجي وأنطون كرم : أعلام الفلسفة العربية . بيروت - لبنان عام ١٩٦٨ ط٢ ص٦٤٣

۲ - الطبري الجزء الرابع ص/۲۶٦/.

خامساً: أعباء الحرب المتكررة وخاصة على جبهة الروم، وهذا ما استلزم وحود جيش كثير العدد وافر العدة، عالة على المجتمع، لأنه يستهلك أكثر مما ينتج.

فمن كل ذلك بحتمعاً - أصبحت العلاقات الإجتماعية تعبر عن اضطهادٍ حتى الحد الأقصى، وفقدان لحركة تقدمه. لكن الوضع تغير بعد دخول الأمير الأموي عبد الرحمن الداخل (١٣٨ هـ - ٧٥٦ م) الأندلس، فنظراً لنشوء الوضع المستجد من سقوط الأمويين واضطهادهم من قبل العباسيين في المشرق، برزت ضرورة الإعتماد على العامة للصمود في المباراة مع الخلافة العباسية، لهذا ظهرت عدة نتائج منها:

١ - خفت وطأة الولاة على العامة، وقل اقتطاعهم للأراضي والضرائب
 الخاصة بهم نتيجة لوجود المركز الخلافي في الأندلس ذاتها.

٢ - انتشر الأمن نتيجة وقوف الحكم الأموي على الحياد في الحروب الصليبية - في البداية - وموقفهم المسالم من الدول المحاورة في المغرب. لهذا انتعشت الحياة الإقتصادية من جديد، فبنيت الخزانات للسقاية ونشطت الحرف والصناعات، وأمت القوافل التجارية - الخارجية والداخلية - بلاد الأندلس.

لكن هذا الوضع لم يدم في عهد خلفاء عبد الرحمن الداخل، فبعد أن مكنوا أنفسمهم ازدادت عملية اقتطاع الأراضي، لصالح الأمراء وحاشيتهم، لإقامة البساتين على شاكلة البساتين الدمشقية، وساء وضع العامة، بعد أن شعر الأمويون بالخطر يحيق بهم، فعلى الجبهة الشمالية تحالفت مماليك الروم استعداداً لحرب طويلة الأمد، أما الجبهة الجنوبية فقد كانت مسرحاً للمذاهب المعادية للأمويين، من معتزلة وشيعة وخوارج وفاطميين، لذلك ضاعف الأمويين عدد الجيش، وهذا ما استوجب زيادات جديدة من الضرائب

لتجهيز الجيش وإطعامه وإعداده والقيام باعباء الحكم، وبناء المدن والقصور، ومراقبة تحركات العامة وأدلجتها فكرياً، فعمدوا إلى المذهب المالكي، لغرسه في رؤوس العامة؛ بحيث يخدم مصالحهم وانتشرت حلقات الدراسة، وعمت المكتبات العامة لهذا الغرض، حتى أنَّ الحكم الثاني - المستنصر / ٥٠ هـ ٣٦٦ه / جمع في مكتبته (أربعمئة ألف بحلد) ' وهذا ما تطلب زيادات أخرى في الضرائب واضطهاد العامة، فاستجابت - أي العامة - للمذاهب والآراء المستنيرة التحررية التي يدعوا إليها عدد من المفكرين، كابن مسرة القرطبي الذي جمع حوله تسعماية حلقة دراسية من الطلاب، يعلمهم آراء انباذقليس والمعتزلة: فالإنسان فاعل لجميع ما يصدر عنه من أعمال وسيحاسبه الله عليها. وله آراء بالجبر والاختيار تغاير آراء الحكم الأموي، مما أضطره للهرب أخيراً برفقة تلميذين له محمد بن حزم التنوخي، محمد بن وهب المعروف بابن صقيل.

وبرز أيضاً المفكر ابن حزم القرطبي / ٣٨٤ هـ - ٩٩٤ م /، وكان من اتباع المذهب الظاهري، إلا أن فلسفته عالجت معطيات الحواس بالقوانين العقلية فحاءت نظريته بالمعرفة والاحتماع أكثر واقعية ورأى أن العدل أول أصول الفضائل الإنسانية والجور نقيضه، ومن أقواله في تفسير الكذب "لاشيء أقبح من الكذب... ولكن الكذب متولد عن الجور "٢.

ومع انتشار الفلسفات والمذاهب العقلانية المستنيرة بين العامة تحول الحكم الأموي إلى حكم دكتاتوري، وخاصة أثناء حجابة محمد العامري لخلافة هشام المؤيد، فجمعت كتب الفلسفة واحرقت، ويقول آنخل جنشالث عن صاعد الطليطلي (لم يزل أولو النباهة من ذلك الوقت يكتمون ما يعرفون

<sup>&#</sup>x27; - كمال اليازحي وانطون كرم اعلام الفلسفة العربية . بيروت لبنان ١٩٦٨ ط٢ ص/٦٤٣/.

حمر فروخ: تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون. مطبعة دار العلم للملايين. ص/٦٠١/.

منها - الحكمة وعلوم الأوائل - إلى أن انقرضت دولة بسي أمية من الأندلس) ، وتحت شعار الدفاع عن الخلافة تحركت العامة ضد الدكتاتورية العامرية وفقهاء المالكية بفكرهم الجبري التبريري، وكان تحركهم في حقيقته دفاعاً عن مصالحهم وحرية تفكيرهم.

لكن أصحاب الإقطاعيات وبمساعدة مرشديهم من فقهاء المالكية، استطاعوا تأطير حركات العامة والسيطرة عليها وتحجيمها، ذلك أن مستوى العلاقات الإنتاجية ضمن البنية الإقطاعية ما زالت قادرة على استيعاب حركة تطور قوى الإنتاج، لذلك تحول الصراع من وجهته الحقيقية بين عامة مُفقرة، وطبقة إقطاعية يقف على رأسها الخليفة والحكم العامري، إلى صراع فئوي داخل الطبقة الإقطاعية ذاتها، معبراً عن صراع تفاوتي كمي ضمن البنية ذاتها، وما كانت العامة في تلك الحركات سوى أداة منفذة لأطماع ومصالح الأمراء، وأصحاب الإقطاعيات، فهي مفقرة بسبب الإضطهاد وكثرة الضرائب، ومجهلة بسبب سيطرة الفكر الجبري التبريري، وفقدان الطليعة المستنيرة الفاعلة والمعبرة عن مصالحهم والمنظمة لنشاطهم، ونتيجة أيضاً لضعف الفكر العقلاني الحر القادر على الصمود في وجه الفكر الجبري.

لكل ذلك نتج الصراع عن تحول الإقطاعية المركزية الواحدة إلى إقطاعيات متفرقة منعزلة، تسمى بأسماء الدول حتى بلغت الخمسين دويلة أطلق عليها دويلات الطوائف وبهذا استطاعت الإقطاعية أن تحافظ على بقاء علاقاتها على الرغم من تفسخها.

<sup>&#</sup>x27; - آلخل جنثالت : تاريخ الفكر الأندلسي ، نقله عن الإسبانية حسين مؤنسَ ص/٣٣٣ ـ٣٣٣/.

### دويلات الطوائف / ٢٢١ - ١٨٤ هـ /:

تسابق الأمراء كل في إقطاعيته (دويلته)، لبناء المنشآت العمرانية، والإصلاحات الزراعية، وقربوا الشعراء والعلماء والفلاسفة، وأقاموا المباريات الفكرية في قصورهم، فتكلم أصحاب الآراء بما رأوا، وظهرت تيارات متعددة؛ منها ما يدعوا إلى دينٍ واحد للبشرية جمعاء؛ كاتباع ابن مسرة، وظهرت نظريات وحدة الوجود على يد ابو العباس ابن العريف وابن قسى مسلمة المجريطي والكرماني. . .

وانتشرت رسائل اخوان الصفا على يد أبي الصلت أمية بـن عبـد العزيـز الدالى / ٥٥٥ –٢٨٠ هـ /.

وانتشرت تعاليم البطليوسي / ١٤٤ - ٢١٥ هـ/، مؤلف كتاب - الحدائق - الذي يقول عنه آسين بلاثيوس " إن كتاب الحدائق يعتبر أول محاولة للتوفيق بين الشريعة الإسلامية والفكر اليوناني "٢".

وفي إمارة بني هود بسرقسطة، برز الفيلسوف ابن باحة المتوفى عام / ٥٣٢ هـ/ درس كتب فلسفة المشرق الإسلامي وبحث في فلسفة المشائين وشرح معظم مؤلفات أرسطو في عدة كتب منها - في البرهان - وكلام في الأسطقسات وتدبير المتوحد، كما أنه أعطى اهتماماً خاصاً لدراسة أشكال الدول الظالمة والعادلة، وبحث في حياة الإنسان من خلال الجبر والاحتيار، وقدم في ذلك رؤية كانت مرشداً لغيره، ومنهم ابن رشد. يقول (الإنسان -

<sup>&#</sup>x27; - أنخل حنثالث: تاريح الفكر الأندلسي المعطيات السابقة نفسها ص/٣٣٣/.

٢ - تاريخ الفكر الأندلسي المعطيات السابقة نفسها ص/٣٣٥/.

<sup>&</sup>quot; - قال عنه كمال اليازجي وانطون كرم : ( فيلسوف العرب الأول في الأندلس ) في كتابهما : أعلام الفلسفة العربية ، مكتبة انطون ،ط٢ ، بيروت ،ص/٦٤/.

لأنه من الأسطقسات - فتلحقه الأفعال الضرورية التي لا اختيار له فيها، كالهوى من فوق و الاحتراق بالنار. ومنهم مشاركته للحي من وجه فقسط وهي النبات - يلحقه أيضاً الأفعال الستي لا اختيار له فيها أصلاً كالأجناس... مشل ما يفعل الإنسان عند الخوف الشديد... والأفعال الإنسانية الخاصة به، هي ما يكون باختياره، فكل ما يفعله الإنسان باختيار فهو فعل إنساني، وكل فعل إنساني فهو فعل باختيار، وأعيني بالاختيار الإرادة الكائنة عن روية) أ. وبالمقابل انتشر الفكر التبريري الجبري وتملك عقول الكثير من العامة، حتى أصبحوا أداة طبعة في أيدي الطبقة الإقطاعية عامة والحكام منهم خاصة، ولكم ينطبق كلام القاضي عياض على عامة الأندلس آنذاك عندما وصف عامة مصر بأنها لا تعرف من أكثر المسائل سوى التعصب الأعمى: يروي عن أحدهم عندما شوهد يتبع أحد القادة الفاطميين ليقتله، فقيل له ما تصنع؟ ا فقال له: هذا زنديق يفضل علي بن الخطاب على عمر بن أبي طالب ..." ""...

في هذا الوضع المتفسخ للعلاقات الإقطاعية القبلية، اشتد الصراع الفئوي بين الإقطاعيين ذاتهم، كل منهم يحاول توسيع إقطاعيته على حساب إقطاعيات الآخرين، وهذا ما تطلب وفرة في عدد الجيش وعدته، وزيادة الضرائب بالقيام بأعباء الحرب الداخلية، وبالتالي استعان بعضهم بالعدو الخارجي، لهذا عاشت العامة تطحن بين حجري طاحونتين، طاحونة الحرب الداخلية وتبعاتها، وطاحونة العدو الخارجي، وما يطلبه من مغارم، يقوا ابن حزم: (والمغارم التي كان يقبضها السلاطين فإنما كانت على الأرضين وخاصة، فكانت تقرب مما فرض عمر على الأرض، وأمسا اليسوم فإنما هي

<sup>&#</sup>x27; – آنخل حنثالث : تاريخ الفكر الأندلسي ، ص/٣٤٢ – ٣٤٤ / .

۲ - القاضي عياض: ترتيب المدارك ، ج٣ ، ص/٦٢٥/.

حــزيه على رؤوس المسلمين يسمونها بالقطيعة، ويؤدونها مشاهرة، وضريبة على أموالهم من الغنم والبقر والدواب والنحل، وعلى كل حليبة شيء، وقبالات تؤدى على كل ما يباع في الأسواق، وعلى إباحة بيع الخمر بين المسلمين في بعض البلاد، هذا كله ما يقبضه المتغلبون اليوم.) \.

كل ذلك أدى إلى تحجيم الإنتاج، وزيادة حدة الصراع، فتبلورت المعارك الفكرية عن تيارين: تيار الفكر العقلاني الحر الداعي للتغيير. يقوده العلماء والفلاسفة العقلانيون. وتيار تبريري جبري محافظ يتمثل بمعظم فقهاء المالكية. وقد صور ابن حيان تحالفهم - أي فقهاء المالكية - مع الأمراء الإقطاعيين (لم تزل آفة الناس منذ خلقوا في صنفين منهم، هم كالملح فيها الأمراء والفقهاء، بصلاحهم يصلحون، وبفسادهم يردون - ويصنف الفقهاء في تعاملهم مع الأمراء. ع.ع - بين آكل من حلوائهم، وخابط في أهوائهسم، وبين مستشعر مخافتهم) .

وأخيراً نتج الصراع عن منع الفكر العقلاني وملاحقة أصحابه. يقول آنخل جنثالث: (لم تزل الرغبة ترتفع من حين، في طلب العلم القديم شيئاً فشيئاً... إلى أن زهد الملوك في هذه العلوم) ".

ونتيجة لتأزم الوضع، تمحور الخلاص بطلب حكم مركزيٌ قوي يوحد الأمراء، ويرفع الظلم عن العامة، ويواجه العدو الخارجي. ونصح الفقهاء الأمراء بضرورة دعوة المرابطين، للقيام بأعباء هذه المهمة، حاصة وأن مذهبهم عين المذهب ومصالحهم متكاملة. وقد لخص ابن عباد ملك إشبيلية

<sup>&#</sup>x27; - أبير الخطيب : أعمال الأعلام . بيروت عام ١٩٥٦ م ، ص/٢١٨/.

۲ - ابن عذاری : البیان المغرب ، ج۳، ص/۲۰۶/.

<sup>&</sup>quot; - آنخل جنثالث : تاريخ الفكر الأندلسي ص/ ٣٣٣/.

رأي معظم أمراء الأندلس بكلمته المشهورة (حير له أن يصبح راعي جمال في المغرب من أن يضحي راعي خنازير في قشتاله).

لذلك تشكل وفد بزعامة رعيل من الفقهاء، ودعا المرابطين فدخلت جيوشهم - جيوش المرابطين الأندلس ودحرت قوات الروم في معركة الزلاقة الشهيرة عام /٤٧٩ هـ - ١٠٨٦ م/، وهذا ما أعطاهم قبولاً متزايداً، فأصدر فقهاء المالكية ليوسف بن تاشفين جملة من الفتاوى لدخول الأندلسس نهائياً، واستصدروا له أيضاً فتاوى من علماء المشرق وعلى رأسهم "الغزالي" ونال الموافقة من الخليفة العباسي. لهذا دخل المرابطون الأندلس / ٤٨٣هـ/، بعد أن مكنوا لأنفسهم عسكرياً، وعقائدياً، وتساقط أمراء الطوائف الواحد تلو الآخر أمام زحفهم وبذلك بدأ تحالف جديد بظاهره، قديم بمضمونه بين المرابطين وفقهاء المالكية، فكلاهما يمكن الآخر ويكمله. المرابطون قوة عسكرية حاسمة، وفقهاء المالكية تيار جبري تبريري.

استمال المرابطون العامة في البداية، بإلغاء كافة الضرائب عدا الزكاة على المسلمين، والجزية والخراج على أهل الذمة، وهذا يعود لكونهم سكان صحراء اعتادوا شظف العيش، وألفوا ظاهر الدين، فحاربوا العلم والعلماء، وأي فكر يلمسون منه التفلسف، خاصة أن الفقهاء وجهوهم تلك الوجهة، فبعد أن كانت المعركة الفكرية تكاد تكون متوازنة القوى أخذت بدخول المرابطين وتحالف فقهاء المالكية معهم وتوجيههم، تحسم لصالح التيار الجبري التبريري، خاصة بعد أن استعانوا بالعامة التي تملك المذهب المالكي منها، وجعلوها أداة مراقبة ومحاسبة وتنفيذ لسياستهم. (ولقد كان للفقهاء قوة

<sup>&#</sup>x27; - احمد مختار العبادي : دراسات في تاريخ المغرب والأندلس . ط١، عام١٩٨٦ .، مطبعة المصري ص/٤٨٤/.

شعبية عظيمة سيطرت على الحكام ووجهت سياسة الدولة، وشواهد ذلك عديدة ولاسيما في عهد المرابطين) '.

فأحرقت الكتب العلمية والفلسفية، وحتى كتب الغزالي.

وما لبث النظام المرابطي القبلي أن انصهر في بوتقة العلاقات الإقطاعية المتفسخة، يقول ليفي بروفنسال: (إن هؤلاء الملثمين أبناء الصحراء بمحرد الاتصال بالحضارة الأسبانية في الأندلس... " ازدادوا.ع.ع" على مر الأيام رقة وترفأ بحيث صدق ما قيل في هذا العصر من أنّ الثقافة الأندلسية سادت مراكش) ٢.

لكن تلك الأسبنة كانت أسبنة ضياع بالنسبة للمرابطين، وأسبنة تضييع بالنسبة للعامة، وعامل كبح للتقدم الإجتماعي والفكر العلمي الحر المستنير.

بذلك نستطيع القول: أن العلاقة بين الحكام المرابطين وحضارة الأندلس وما يعتلج فيها من صراعات اتسمت بسمتين رئيسيتين. الأولى انغماس الحكام في حياة الدعة والرفاهية الزائفة، والثراء السريع على حساب العامة. يقول أحد المؤرخين المحدثين في وصف حياة الأمير أبو بكر ابن تافلوت المسوفي، وهو نموذج لبعض أمراء المرابطين (وخاض حياة باذخة فخمة، ومن حوله الأدباء والندماء وانهمك في الملذات والشراب وذلك كله بالرغم مما كانت تجوزه سرقسطه يومئذ من ظروف خطرة) ".

<sup>&#</sup>x27; - كمال اليارجي وانطون كرم : أعلام الفلسفة العربية . ص/١٤٥/.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ليفي بروفسال : الإسلام في المغرب والأندلس ص/ ٢٤٢ ، عن كتاب مراجع عقيلة الغناي ، قيام دولة الموحدين - المكتبة الوطبية \_ بنغاري ، ص/٤٦/.

<sup>&</sup>quot; - محمد عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس ، القسم الأول ، مطبعة لجنة للتأليف والنتبر ، ط١ ، عام ١٩٦٤ م ص/٨٩/

أما السمة الثانية: فكانت الزهد والتبتل، والانغماس في صوفية مالكية ونكران ذات، واهمال لشؤون العامة، وحتى رأسهم الأمير على يقول عنه المراكشي: (وأمير المسلمين في ذلك كله يتزايد تغافله ويقوى ضعفه، وقنع بإسم أمرة المسلمين ومما يرفع إليه من الخراج، وعكفه على العسادة والتبتل، فكان يقوم الليل ويصوم النهار... واهمل أمور الرعية غاية الإهمال، فاختل لذلك عليه كثر من بلاد الأندلس، وكادت تعود إلى حالها الأول، ولاسيما منذ قيامت دعوة ابن تومرت بالسيوس) ١٠.واستغل العدو الخيارجي هيذا الوضع، فتتالت الغارات، واستطاع الفونسو السادس الوصول إلى سواحل البحر المتوسط عام / ٥١٩ هـ - ١١٢٥ م / دون أيـة مواجهـة، وسقطت سرقسطة بيد دولة أراغون - ١٢٥ هـ.وزاداد تحكم فقهاء المالكية بفكرهم الجبري المعادي للتقدم الإحتماعي، ليس للعامة فقط، وإنما أيضاً لسلطة الأمراء انفسهم يقول المراكشي: (واشتد إيثاره - أي على بن يوسف. ع. ع - لأهل الفقه والدين وكان لايقطع أمراً في جميع مملكته دون مشاورة الفقهاء، فكان إذا ولى أحد من قضاته، كان فيمـا يعهـد إليـه ألاّ يقطـع أمـراً ولايبت في حكمه في صغير من الأمور ولاكبير، إلاّ بمحضر أربعة من الفقهاء فبلغ الفقهاء، في أيامه مبلغاً عظيماً، لم يبلغوا مثله في الصدر الأول من الفتح الأندلسي، ولم يزل الفقهاء على ذلك وأمور المسلمين راجعة إليهم، وأحكامهم صغيرها وكبيرها موقوفة عليهم، طول مدته، فعظم أمر الفقهاء، كما ذكرنا، وانصرفت وجوه الناس إليهم، فكثرت لذلك أموالهم، واتسعت مكاسبهم.) ٢.

<sup>&#</sup>x27; – عبد الواحد المراكشي : المعحب في تلخيص أخبار العرب ، تحقيق محمد سعيد العريان ومحمد العربي العلمي ، القاهرة . عام ١٩٤٩ م ص/١٧٧/.

عبد الواحد المراكشي : السب في تلخيص أحبار المغسرب . تحقيق محمد سعيد العريان ومحمد العزمي العلمي ، القاهرة عام /١٩٤٩ م / ص/١٧١ /.

وقد احكم الخناق على أصحاب الفكر العقلاني الحر المستنير وساد مذهب مالك، مفسراً ومؤدلجاً كتيار فكري جبري يخدم مصالحهم، ويرسخ تلك العلاقات في سبيل تأبيدها. ووصل بهم الحال بأن تجاهلوا حتى القرآن والسنة. يقول المراكشي: (لم يكن يقرب من أمير المؤمنين - "علي بن يوسف. ع.ع " ويحضى عنده إلا من علم علم الفروع أعني فروع مذهب مالك، فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب، وعمل بمقتضاها ونبذ ما سواهما وكثر ذلك حتى نسي النظر في كتاب الله، وحديث الرسول وادن أهل ذلك الزمان بتكفير كل ما يظهر منه الكلام، وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقبيح علم الكلام، وكراهة السلف له، وهجرهم من ظهر عليه شيء منه، وأنه بدعة في الدين، وربما ادى أكثرهم إلى اختلال في العقائد... حتى استحكم في نفسه بعض علم الكلام وأهله، فكان يكتب عنه في كل وقت إلى البلاد بالتشديد.)

ولخص أبو جعفر أحمد بن محمد الوضع هنا لك فقال شعراً:

أهل الرياء لبستموا ناموسكم ك فملكتموا الدنيا بمذهب مالكِ وقس وركبتموا شهب الدواب بأشهبٍ وبأ

كالذئب أولج في الظلام العاتم وقسمتموا الأموال بابن القاسم وبأصبغ صبغت لكم في العالم

وتجدد الصراع الفئوي داخل الطبقة الإقطاعية - القبلية ذاتها، معبراً عن تفسخ العلاقات الإجتماعية - الإقتصادية وتأزم الوضع، وتمظهر بإقطاعيات متفرقة، كل منها يطلب السيادة وحتى رأس الإقطاعية القبلية المركزية.

<sup>&#</sup>x27; - عبد الواحد المراكشي : السب في تلخيص أخبار المغرب . تحقيق محمد سعيد العريان ومحمد العزمي العلمي، القاهرة عام /١٩٤٩ م / ص/١٧٢ /.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> عبد الواحد المراكشي : المعحب في تلخيص أخبار المغرب . تحقيق محمد سعيد العريان ومحمد العزمي، القاهرة عام ١٩٤٩م . ص ١٧١.

يقول المراكشي: (اختلست حال أمير المسلمين رحمه الله، بعد الخمسماية، اختلالاً شديداً، فظهرت في بلاده مناكر كثيرة، وذلك لاستيلاء أكابر المرابطين على البلاد ودعواهم الإستبداد وانتهوا في ذلك إلى التصريبح، فصار كل منهم يصرح بأنه خيرٌ من على أمير المسلمين وأحق بالأمر منه) .

ويجمل ابن القطان القول، مصوراً الوضع الإحتماعي والإقتصادي والسياسي بقوله: (اشتدت المجاعة والوباء بالناس بقرطبة، وكثر الموتى، وبلغ مد القمح خمسة عشر ديناراً، وكثر الشر، وابن قنونة لايفتر ولايني عن قتل أهله، وضربت خيل النصارى على قرى إشبيلية... وأسرت من النساء والولدان ما يعجز وصفه) ٢.

مما سبق نلاحظ تأزم الوضع جملة وتقصيلاً، فالطبقة الإقطاعية - القبلية تعيش صراعاً فنوياً محتدماً، والقوى الطبقية النقيضة من فلاحين وحرفيين وعمال وتجار وقادة مفكرين استغلت حتى النهاية، والعدو الخارجي يجتاح المدن والقرى، كل ذلك يعبر في حقيقته عن تفسخ العلاقات الإجتماعية - الإقتصادية ضمن البنية الإقطاعية والقبلية وانسداد آفاق تقدمها، لكنها مكرسة في محاولة تأبيدها للأسباب التالية:

آ ـ اندماج العلاقات القبلية في العلاقات الإقطاعية مما أدى إلى إضعاف العلاقات الرأسمائية الناشئة في صراعها مع العلاقات الإقطاعية المسدودة الآفاق.

ب ـ اضطهاد القوى الطبقية الثورية، وتضييعها في لجة الحرب المدمرة مع العدو الخارجي وفي الصراع الفئوي المحتدم بين القوى الإقطاعية القبلية ذاتها

<sup>&#</sup>x27; - عبد الواحد المراكشي ; المعجب ، ص/ ١٧٧/ .

مراجع فيلة الغناي : قيام دولة الموحدين ، ص/٤٥/. عن كتاب ابن القطان نظم الجمان ص/١٩٧/.
 ١٩٨/.

حد ـ ضعف مستوى الفكر العلمي التحرري، وعدم وصوله بشكل حقيقي إلى أصحابه من العامة، نتيجة الأسباب السابقة ونتيجة لمحاولة تغييب من قبل ممثلي الفكر الجبري التبريري.

وأخيراً نتج عن ذلك انتفاضات عديدة، يقودها مفكرون عبروا عن وعي تحري، استفاد من فكر علماء وفلاسفة المشرق العربي، وتراث فلاسفة اليونان، ضمن الوضعية المغربية الأندلسية، ولكن في إطار فلسفي زاهد، وأما أداتها من العامة – فإن كانوا يحاولون رفع الإضطهاد في سبيل حياة أفضل، إلا أن الفكر الجبري التبريري لمعظم فقهاء المذهب المالكي قد سيطر عليهم، وتبلور ذلك في انتفاضة العامة في قرطبة عام / ٥١٥ هـ / ثم على يد ابن من الأندلس، فألغى الملكية الخاصة في منطقة تواجده، ونادى بالأخوة وبالعدالة الإجتماعية والمساواة بين الحاكم والمحكوم، وأعلن أنه المهدي المنتظر، فدخل في طاعته شلب ومير تله ولبله وتابره، وحاصر إشبيلية.

واستمرت تلك الحركات ولم تنتهمي إلا بانتهاء الحكم المرابطي الممثل للسلطة الإقطاعية القبلية، واستمراريتها تعود:

آ ـ لتعبيرها عملياً عن حريق الإنسان واحتياره لشكل واسلوب حياته، ومطامحه في حياة أفضل وبالتالي رفضه للعلاقات الإجتماعية - الإقطاعية المستغلة.

ب ـ نتيجة لتزامنها مع بداية ظهور حركة المهدي - ابن تومرت - في المغرب. ولكن قادة الإنتفاضات في الأندلس لمسوا أن أداتهم الأساسية - العامة ـ ليست مضطهدة إقتصادياً واحتماعياً وسياسياً فحسب وإنما مغيبة فكرياً، والعدو الخارجي يهدد البلاد باستمرار، والمرابطون استعانوا به، حتى أن القيادة العسكرية سلمت لـ" القيمطور الرومي".

بهذا نلاحظ اندماج النشاط الإجتماعي والوطني لدى تلك الحركات وضرورة تغيير الوضع وإقامة مجتمع تسوده العدالة الإجتماعية، وهو ذات الشعار بالنسبة للحركة المهدية، فاندمجوا بها وتأطروا بإطارها، ودعوا خليفة المهدي الموحدي عبد المؤمن بن علي - دخول الأندلس عام / ١١٥٥هـ / ١١٤٧ م/ وتحريريها، وبدخول الموحدين يبدأ عهد جديد.

### الموحدون في الأندلس / ٤١٥ هـ - ١١٤٧ م/:

وكما اسلفنا، كانت الأوضاع مهيأة لنشوء حركة حديدة، تتحاوب مع حاجات ومستوى القوى الطبقية البرجوازية الناشئة، وتمشل ذلك بحركة الموحدين بزعامة المهدي ابن تومرت، الذي اتخذ من (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) شعاراً لحركته ضد الإقطاعية - القبلية وعلاقاتها المتفسخة، مستهدفاً إنشاء مجتمع جديد يضمن مطامح القوى الطبقية المستغلة من فلاحين وحرفيين وصناع وتجار صغار، بتحقيقة ضرورة التقدم الاجتماعي معتمداً على التفكير العلمي المستنير، لهذا أضحت العقيدة الموحدية خلاصة مستلهمة من فكر الفرق والمذاهب المعادية للفكر الجبري التبريري، يقول المراكشي في ذلك: (وكان - أي المهدي.ع.ع - على مذهب أبي الحسن الأشعري في أكثر المسائل، إلا أنه في اثبات الصفات فإنه يوافق المعتزلة في نفيها، وفي مسائل قليلة غيرها، وكان يبطن شيئاً من التشيع) ويقول عنه مراجع عقيلة الغناي (كان بحراً غزيراً في جميع العلوم، حتى أن علماء بلاط الأمير المرابطي لم يستطيعوا الوقوف أمام علمه وحجته) للمذا اعتمد التأويل

ا – عبد الواحد المراكشي : المعجب في تلخيص أخبار المغرب " دولة الموحدين " ، اختيار وتقديم د: احمد بدر ص/٥٧/.

مراجع عقيلة : قيام دولة الموحدين ، ص/١٦٨/. المعطيات السابقة نفسها.

العقلي في تفسير الآيات المتشابهات رافضاً النصية، مؤكداً ضرورة دراسة الحكمة، وموافقة الحكمة للشريعة، قال: (هذه إشارة ترد على بعض من لا خلاق له فيما ذهبوا إليه من أن الشريعة لاحكمة فيها، وأنها ليست على سنن العقل حارية، طعناً منهم في الدين، وجهلاً بحكمة الله تعالى.) وناقض المذهب الظاهري، وأقر وحدانية الإله على نحو يتوافق مع وحدة الوحود وسمى اتباعه بـ (الموحدين) يقول: (فإذا علم بانفراده بوحدانيته على ما وحب له من عزته وحلاله، علم استحالة النقائص عليه، لوحوب كونه الخالق، عالماً قادراً مريداً سميعاً بصيراً متكلماً من غير توهم أو تكيف) ٢.

وفي حديث له، مع عبد المؤمن بن علي، لخص المهدي الهدف من حركته قال: (تصحبني وتعينني على ما أنا بصدده من إماتة المنكر وإحياء العلم وإخماد البدع) ".

معتمداً في ذلك على العلم أداة للتغيير (أعز ما يطلب، وأفضل ما يكتسب، وأنفس ما يدخر، وأحسن ما يعمل به، العلم الذي جعله الله سبب الهداية إلى كل خير، هو أعز المطالب، وأفضل المكاسب، وأنفس الذخائر، وأحسن الأعمال.) .

لكن العلم إن لم يدخل رؤوس العامة يبقى قيمة غير موضوعية وغير محققة، لذلك اعتمد المهدي على العامة العارفة المنظمة، وجعل منهم فئة خاصة في المجتمع الموحدي هي فئة - الطلبة - ثقفهم بالعقيدة المهدية،

<sup>&#</sup>x27; - المهدى بن تومرت : أعز ما يطلب ، ص/ ١٦٤/.

 $<sup>^{7}</sup>$  - مراجع عقيلة : قيام دولة الموحدين ص/  $^{77}$  . عن كتاب أعز ما يطلب للمهدي ص/  $^{77}$ .

<sup>&</sup>quot; - عبد الواحد المراكشي : المعجب ص/١٨١/.

 $<sup>^{1}</sup>$  – عبد الله على علام : الدولة الموحدية بالمغرب ص/  $^{1}$   $^{2}$  عن كتاب أعز ما يطلب للمهدي بن تومرت ص $^{1}$ .

واعتنى بالناشئة وسماهم - الحفاظ - وكان منهم كافة القادة - فيما بعد - بدل زعماء ومتنفذي القبائل، واستطاع الخليفة الأول - عبد المؤمن بن على - أن يكمل رسالة المهدي وأن يجعل التعليم إجبارياً، مفروضاً على كل مكلف من الرجال والنساء) وكان عالماً ومجلسه مجلس العلماء يقول عنه المراكشي (وكان عبد المؤمن مؤثراً لأهل العلم، محباً لهم، منصتاً إليهم، يستدعيهم من البلاد إلى الكون عنده والجوار بحضرته، ... ويظهر التنويه بهم والإعظام لهم) ...

وكذلك كان الخليفة الثاني أبو يعقوب يوسف، عالماً، عاش في بلاطه عدد من العلماء والفلاسفة، منهم ابن طفيل وابن رشد، وقد لخص ابن صاحب الصلاة النشاط الفكري خلال حكم الموحدين، قال: (وقد كانت الدولة تغدق على الأدباء والشعراء والمؤرخين من اموالها، وكان يخصص لهم من الجوائز السنية والهبات الجزلة ما كان يذكي حماسهم ويقوي مسن نشاطهم، علاوة على مساهمة الحاكمين أنفسهم في النقد والتوجيه) . بكلمة نقول: استطاع الموحدون أن يجعلوا العامة تتمثل المعرفة المؤطرة مهدوياً بحدود مناسبة، وبذلك اكتسبت دولتهم لقب - دولة العلماء - كما وصفها عبد الله على علام) . هذا بالنسبة لجهود المهدي العلمية، أما بالنسبة لتنظيم المجتمع الموحدي، فقد تحسس المهدي خطورة الإنقسام القبلي أمام عظم مهمته في توحيد العالم الإسلامي تحت راية الموحدين، لذلك دعا إلى نظام اجتماعي ديموقراطي، يقوم على المساواة والعدل، معتمداً على الهيئات

<sup>&#</sup>x27; - ليفي بروفنسال : مجموع رسائل موحدية ص/ ١٣٧/ المطبعة الاقتصادية ١٩٤١.

عبد الواحد المراكشي : المعجب ص/٧٦/ اختيار وتقديم أحمد بدر.

 <sup>&</sup>quot; - ابن صاحب الصلاة: تاريخ المن بالأمامة على المستضعفين ، ج٢ ص/٣٠/. تحقيق عبد الهادي النازي ، مطبعة دار الأندلس.

<sup>· -</sup> عبد الله على علام : الدولة الموحدية في المغرب ص/٣١٩/.

الإستشارية في الحكم، في محاولة لإلغاء التمييز الإقطاعي القبلي، وكانت أول هذه الهيئات: هيئة العشرة ويسمون أهل الجماعة، وهم أصحاب المهدي وأوائل المعتنقين لدعوته. يليها هيئة الخمسين ثم السبعين ، وقد لخص ابن القطان عملهم (وكانوا إذا قطعوا الأمور العظام يخلون بالعشرة الايحضر معهم غيرهم. فإذا حاء أمر أهون أحضروا الخمسين، فإذا حاء دون ذلك حضروا السبعين رجلاً، وفيما دون ذلك لايتأخر أحد ممن دخلوا في أمرة رضى الله تعالى عنه) .

بهذا نرى أن ابن تومرت استطاع أن يرسم الخطوط الأولى لإنشاء حكومة شورية الينتماء فيها للقبيلة وإنما لعقيدة التوحيد، يدعم ذلك هيئات هرمية شورية، تدقق سياسة الدولة وترشد الخليفة وتبعد إمكانية عودة النظام الملكي الإستبدادي القبلي، إنها صورة للمحتمع، كما تراه القوى البرجوازية في مرحلة تكوينها الأولى.

بهذه المباديء الإنسانية الهامة تدعمها روح التغيير العارمة، استطاعت الحركة المهدية أن تقوض دعائم سلطة المرابطين، وخاصة بعد الإندماج ببقية الحركات - حركات العامة - في الأندلس، فسقطت مراكش عام / ١٤٥هـ مراكش عام / ١٤٥هـ مراوحت قوات العدو الخارجي، واستطاع خلفاء المهدي أن يحققوا - بحدود - معينة ما رسمه قائدهم.

بعد فترة الصراع بين الموحدين والمرابطين - بدأت الأحوال تستقر - والإقتصاد ينتعش، وأحوال العامة تتحسن باطراد، حيث طبقت تعاليم المهدي في تحصيل الجبايات. فالخليفة الأول - عبد المؤمن بن علي - اعتبر زيادة الضرائب إفقاراً للعامة، وإسقاطاً لها في أحضان العبودية، وإفشالاً لمجتمع

<sup>ً –</sup> ويزيد عبد الله العروي على ذلك هيئة – أهل الساقة في كتابه تاريخ المغرب ص/١٧٩/. ُ

<sup>&#</sup>x27; - عبد الله على علام : الدولة الموحدية بالمغرب ص/٦٧/. عن كتاب نظم الجمان ص/ ٣٣/ لابن قطان.

العدالة والحرية الإنسانية المنشودة، فأهتمت الهيئات الموحدية الحاكمة بالعامة، ووزعت قسماً من الجبايات على الفقراء، والباقي مع الأعشار وأخماس الغنائم استخدم لإقامة مشاريع إنتاجية عامة، ومسحت الأرض واسقط منها الثلث مقابل الجبال والأنهار والطرق والسبخ، ونظم قانون الخراج زراعة الأرض، وأرشدت الحكومة المزارعين للعناية بأرضهم، خاصة بعد أن تطور "علم الفلاحة " وبرز كثير من المهنددسين والعلماء، منهم أبو زكريا يحيى بن أحمد بن العوام الإشبيلي، وابن بصال الطليلي. لهذا ازداد الإنتاج الزراعي وفرة، خاصةً وأن (أرض المغرب من أخصب بقاع العالم وأطيبها تربة وأكثرها أنهاراً).

واشتهرت البلاد بتطور التعدين والصناعة، فاستخرجت المعادن، وعاملها الناس المختصون للإنتفاع بهاء وتلبية حاجة البلاد المتزايدة للتصنيع، واستغلت كافة المواد الخام بالصناعة، كالصوف والرمال والنباتات والجلود. وبشكل عام احصيت الصناعة بمدينة فاس وحدها في عهد الخليفة الموحدي الثالث فكانت (اثني عشر مصنعاً للمعادن، وثلاثة آلاف وأربعة وتسعين نولاً للنسيج، وسبعة وأربعين معملاً للصابون، وستة وثمانين مصنعاً للدباغة، وثمانمائة وستة عشر مصنعاً للصباغة، وأحد عشر مصنعاً للزحاج، ومائة وخمسة وثلاثين مصنعاً للجير، وأربعمئة مصنعاً للكاغد. هذا عدا المطاحن والمعاصر والحرف اليدوية التقليدية.) ألم وهذا ماأدى إلى ازدهار التحارة نتيجة ما يلي:

<sup>&#</sup>x27; - المراكشي : المعجب في تلخيص أخبار المغرب . تحقيق محمد سعيد العريان. القاهرة عام ١٩٨٩ ص/ ٢٤٣-١٨٨.

حمد الله على علام: الدولة الموحدية بالمغرب ص/ ٢٥٦/ عن كتاب مظاهر الحضارة المغربية ، لعبد العديز عبد الله ، ج٢ ص/ ٣٣/.

آ ـ وفرة الإنتاج وتواجد المواد وكثرة السلع المصنعة.
 ب ـ توفرالنقد عامةً.

جــ استقرار الحياة والأمن على الطرق التجارية، وسهولة تبادل المنتوجات بين أصقاع الدولة، وقد عبر عـن ذلك عبد الله علي علام عن كتاب مدخل إلى تاريخ المغرب لعبد الله سحنون: (أن المرأة كانت تخرج وحدها من أقصى المغرب إلى أدناه، فلا يعترض لها أحد بسوء، وذلك ناتج عن عدل خلفاء الموحدين واهتمامهم بمصالح الرعية... إن الدينار كان يقع من الرجل في الشارع العمومي فيبقى ملقى لايرفعه أحد عدة أيام إلى أن يأخذه صاحبه) (ورفعت القيود عن التجارة الداخلية، وضرب الدرهم ونصفه وربعه وثمنه ثم الخراريب) "٤" وانتشر رجال الحسبة لمراقبة الموازين والمبيعات.

واتسعت التجارة الخارجية، وعقدت من أجلها المعاهدات مع البندقية وجنوة ومرسيليا، خاصة وأن أرض الدولة الموحدية تشكلُ نقطة لقاء بين منتوجات البلاد الإفريقية والأوربية والهندية. وقد ذكر المراكشي أرقاماً خيالية عن مالية الدولة الموحدية قال: (وكثرت في أيامه " الخليفة الثاني " والأموال واتسع الخراج... وكثرت الوجوه التي تتحصل منها الأموال. فكان يرتفع إليه خراج أفريقية وجملته في كل سنة، وقر مائة وخمسين بغلاً. هذا من أفريقية وحدها)

مما سبق نلاحظ أن عصراً جديداً حال بالأندلس، فالعلاقات الرأسمالية الناشئة أخذت تبرز، وتحتل مكان السيادة إلى جانب وفي رحم العلاقات

<sup>&#</sup>x27; - عبد الله على علام : الدولة الموحدية بالمغرب ص/ ٢٥٦/ ، المعطيات السابقة نفسها.

<sup>ً -</sup> المراكشي : المعجب ، ص/١٦٦ - ١٦٦/ .

الإقطاعية - القبلية، المتفسخة والفاقدة آفاق تقدمها، وقد جماء نتاجاً لتطور عوامل التقدم الإجتماعي في البنية التحتية لمجتمع الأندلس بشكل عمام، وبخاصة التطور الحرفي - الصناعي الكثيف والتجاري، وتطور العلوم النظرية والتطبيقية، فقد صنع برج عال بجامع إشبيلية الأعظم للآذان، ولرصد النحوم إيضاً، وكان هذا البرج أول مرصد أقيم في أوروبا) '.

وصنع الإدريسي كرت الفلكية، والمصور الجغرافي للعالم، مشروحاً في كتاب (نزهة المشتاق في اختراق الآفاق) واستفادت العامة من تطور العلوم الطبية - كما يقول المراكشي - الذي أسهب في وصف أحد المستشفيات التي أقامها الخليفة الموحدي الثالث يعقوب المنصور، للتداوي بالمجان وتقديم المساعدات المالية في فترة الإستراحة الصحية.

وتلازم ذلك مع تطور العلوم والمعارف في كافة فروعه، فلانزيد قولاً على ما قاله عبد الله على علام (ومهما قيل في الموحدين ودعوتهم ودولتهم، فإنهم كانوا الشمس التي أشرقت بالعلم والمعرفة... فانطبعت الدعوة والدولة بطابع العلم والأدب من أول يوم ظهرت فيه.) ٢.

لكن الصراع بين العلاقات الرأسمالية الناشئة والعلاقات الإقطاعية – القبيلة، وقوى انتاجها انعكس في الفكر بشكل عام، وتبلور عن تيارين:

- تيار المفكرين الذين استجابوا لمتطلبات التقدم، حيث تميز فكرهم بالعقلانية والتأكيد على قـدرة الإنسان في استيعاب الموجـودات وتسـخيرها لتحقيق ذاته.

<sup>&#</sup>x27; – يوسف اشباخ : تاريخ الأندلس ، ج۲ . ص/۲٦/.

حبد الله على علام: الدولة الموحدية ، ص/ ١٩/. المعطيات السابقة نفسها.

- تيـار المفكريـن المحافظين الذيـن اتسـم فكرهـم بالجبريـة، ونفـي قـدرة الإنسان وفعاليته والحاق ذلك بالآلهة. وكان ابن رشد لايمشـل التيـار العقلانـي التحرري فحسب وإنما يشكل بفلسفته، النظرية والنهج لمفكري هذا التيار.

لذلك استطاعت الفلسفة - وخاصة المادية منها - أن تعم، مدعمة بتوجيهات الموحدين (وكان من رأى الموحدين على العموم أن لايحجروا على الناس تفكيرهم ولذلك ازدهرت الفلسفة وارتفعت رؤوس المفكرين في كل زاوية، بل أن أفقهم كان لايضيق عن سماع النقد) أ. وخاصة أن الفلسفة "هي الأخت الرضيعة للشريعة "كما يقول فيها ابن رشد، (ونستطيع باستخدام المنطق أن نصل إلى حقائق الموجودات لذلك يجب تعلمها، بعد أن كانت في عهد المرابطين من العلوم المحرمة) للأسلاف لم يقولون تفسد العقيدة، وتقود إلى الإلحاد، حجنهم في ذلك أن الأسلاف لم يعارسوها، والمذهب المالكي بفكره النصي اللاتاريخي، كان يحرم التأويل العقلي، ويقبح الإشتغال بعلم الكلام، فكيف الحال بالفلسفة؟، فقد صنف أصحابها مع الزنادفة والكفار حيناً، وقوطعوا وحجر عليهم أحياناً، أما في عهد الموحدين وبخاصة المهدي والخلفاء الثلاثة من بعده، فقد نهضت العلوم عهد الموحدين والتقدم، ولتقوض أركان الجمود الفكري الذي ترسخ منذ أجيال بعيدة، ولتكون بالتالي أداة تغيير للعلاقيات الإقطاعية - القبلية المنفسخة، فكيف بالفلسفة وهي - في ذات الوقت - أم العلوم ومرشدها.

ابن صاحب الصلاة: تاريخ المن بالأمانة على المستضعفين ، تحقيق - د: عبد الهادي ، دار الأنالس ، ص ١/٦٠/.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> – عبد الواحد المراكشي : المعجب في تلخيص أخبار المغرب ، تحقيق محمد سعيد العريان ومحمد العلمي ،
القاهرة عام ٩ ٩ ٩ / ١ / ١٨١/.

هذا أضحت الأندلس أيام الموحدين الأوائل دارٌ يأمها طلاب العلوم وبخاصة طلاب الفلسفة، حتى أن الخليفة يوسف بن عبد المؤمن - وكان عالمًا وفيلسوفاً - انكب على دراسة الفلسفة ثم استعان بفيلسوفنا - ابن رشد - ليكون المفسر والمعلم للفلسفة الأرسطية، وأمر بجمع الكتب الفلسفية من أنحاء المعمورة، وبحث عن العلماء وخاصة أهل علم النظرة إلى أن اجتمع له منهم ما لم يجتمع لملك قبله من ملوك المغرب) '.

فالعلاقات المميزة للدولة الموحدية هي احتضانها الفكر العلمي المستنير ورعايتها المفكرين، وقد لمع في عالمها الفكري وشارك في صنع حضارتها أعظم فلاسفة هذه الأمة، وهما أبو بكر ابن طفيل وأبو الوليد ابن رشد، وهنا يأتي تعليل محمد زنيبر للنهضة الإقتصادية - الإجتماعية - والفكرية في عهد الموحدين واقعياً.

(إن الخلفاء الموحدين كانوا في حاجة إلى تفكير جديد لأن قيام دولتهم اكتسى صبغة ثورة خاصة مست بالأسس الإقتصادية والإجتماعية للمغرب، وغيرت أوضاعاً كثيرة في المغرب الإسلامي بمجموعه) " ٢ ".

علماً بأن فلسفة ابن رشد تحولت في عهد الخليفة الثاني ابي يعقوب يوسف إلى فكر الدولة وأيديولوجيتها.

لكن التقدم الشامل - الاجتماعي - الإقتصادي - والفكري - في عهد الدولة الموحدية، لم يكن وحيد الجانب نظيفاً، وإنما تطور من خلال العلاقة الجدلية بين النقائض، فلقد تميزت العلاقات الاجتماعية - الإقتصادية في عهد الموحدين بغلبة العلاقة الرأسمالية الناشئة، ولكن ضمن العلاقات الإقطاعية

<sup>&#</sup>x27; - عبد الواحد المراكشي : المعجب، ص/٥٦ / المعطيات السابقة نفسها.

حمد زنيبر : ابن رشد والرشدية في إطارها التاريخي، محاضرة في كتاب أعمال ندوة ابن رشد، ص/٢٧/.

المكرسة والقبلية المرافقة، تدعم عملية تأبيدها قوى طبقية مترسخة في ذاك المجتمع، خاصة وأن مرحلة صيرورة القوى البرجوازية الطبقية الناشئة، تزامن مع مرحلة تلاشي تلك القوى، والعلاقات في المشرق العربي، وهجوم القوى الطبقية الإقطاعية والأوروبية بحملاتها الصليبية، على الأندلس والمغرب العربي وسواحل بلاد الشام، فنتج عن ذلك العودة لسيادة العلاقات والقوى المتفسخة. لذلك فالعلاقات الرأسمالية الناشئة لم تستمر في عملية صيرورتها، وإنما الكفأت لتخلي مكان السيطرة للعلاقات النقيضة - الإقطاعية المهيمنة والقبلية المرافقة.

وتجسد هذا فكرياً في العودة لسيطرة التيار الفكري ـ التبريري، وتحجيم التيار التقدمي الحر، واضطهاد أصحابه، وكانت محاكمة ابن رشد وجماعة معه، ونفيه إلى اليسانا، وإصدار الكتب التي تحرّم الفلسفة، تحسيداً لهذه الغلبة، فالمحنة " " لم تكن إرادية ذاتية ،كما فسرها البعض، بقدر ماكانت إنعكاساً لتراجع الفكر المادي عامةً والفلسفي العقلاني خاصةً، تحت ضغط الفكر الجبري التسليمي وأرضيته الإحتماعية - الإقتصادية ،التي عادت لتلعب دور السيطرة محدداً، وتثبيط عملية صيرورة العلاقات الرأسمالية الناشئة.

جاء ذلك نتيجة لعدة عوامل موضوعية، وجدت داخل مرحلة التعايش بين البنيتين المتناقضتين الرأسمالية الناشئة، والإقطاعية القبلية، إلى جانب عوامل أخرى ذاتية سنحدد ملامحها خلال فترة حكم الدولة الموحدية، والتي أدت إلى عودة العلاقات الإقطاعية المتفسخة ، بفكرها التبريري الجبري:

أولاً: إبقاء الملكية الخاصة - وخاصةً الأراضي الواسعة والغنية، في أيدي أصحابها، وتملكهم لأراضي الأمراء والقادة المرابطين في المناطق التي قاومتهم، لذلك بقيت الإقطاعيات على سابق عهدها، ومع تطور العلوم،

<sup>•</sup> - محنة ابن رشد .

ومنها علم الزراعة ، وانتشار السقاية الإصطناعية ، ازدادت رقعة الأراضي المزروعة وازداد إنتاجها ، وهذا ما مكن الطبقة الإقطاعية من جديد ، وأعطى علاقاتها ديمومة البقاء ، وما رسّخ الواقع أكثر تملك الخلفاء وحاشيتهم الأراضي الواسعة ، وتحويلها إلى بساتين على شاكلة البساتين الدمشقية فالخليفة الأول عبد المؤمن صاحب (البستان الكبير) أو (شنطولية) كما ذكره البيدق ، بلغت مساحته نحو ثلاثة أميال مربعة ، وبيعت ثماره بعد ثلاث سنوات ، بنحو ثلاثين ألف دينار مؤمني ومثل هذا فعل بقية الخلفاء .

يقول ابن صاحب الصلاة في معرض حديثه عن مدينة الرباط: (وموضوع هذا المكان... فيه برج للسكن وما حواليه أرض محرث... فاشتراه الخلفاء... وأقام بمحلاته المؤدية على عين غبوله، والفعلة معه والمهندسون فأحروا لها الماء من عين غبولة المذكورة في سرب تحت الأرض، حتى إلى قصبة المهدية المذكورة، ودام اشتغال الأمر بذلك شهوراً... فصارت فيها البحائر، والجنات المغروسات... وزاد فيه بناء صهريج عظيم متسع، يجتمع فيه الماء، ثم يجري من ذلك الصهريج إلى السقاية)" ا".

ثانياً: الحروب وآثارها المدمرة: لقد تزامن ظهور الحركة الموحدية مع ازدياد حدة الحروب الصليبية على الوطن العربي، وكان للمغرب والأندلس النصيب الأكبر في التعرض لهذه الهجمات، خاصةً وأن حروب الإنتصارات والغنائم، أعقبتها حروب خاسرة ونتنائج موقعة (الأرك) ٩٣٥ هـ في عهد الخليفة الثالث المنصور، حسمت بموقعة (العقاب) الخاسرة في عهد الخليفة محمد الناصر بن المنصور ٥٩٥ هـ هذا بالنسبة للحروب الخارجية، أما بالنسبة للحروب الخارجية، أما بالنسبة للحركات الداخلية المعادية؛ فلم تكن آثارها السلبية أقل من الحروب

<sup>&#</sup>x27; - ابن صاحب الصلاة : تاريخ المن بالأمامة ، ص/٤٤٦ - ٤٤٧/ المعطيات السابقة نفسها.

الخارجية، لتعددها وخطورتها واستمرارها، فشورة ابن مردبيش في القسم الشرقي من البلاد، استمرت أعواماً عديدة، وثورة بني غالب في المغرب، وغيرها من الحركات الداخلية، بالإضافة للصراعات داخل الحركة الموحدية ذاتها.

عن هذه الحروب نتجت عدة نتائج أثرت سلباً على مستوى تطور قوى الإنتاج وعلاقاتها الرأسمالية الناشئة، وأعطت ترسيخاً أكبر لقوى الإنتاج الإقطاعية القديمة وعلاقاتها المتفسخة.

## أهم هذه النتائج:

١- تدمير الحروب للمنشآت الإنتاجية، وبخاصة الصناعية منها، وإضعاف التجارة الداخلية والخارجية.

٢ \_ تحمّل العامة أوزار الحروب بشكل مكثف.

آ \_ نتيجة لكثرة الضحايا في الحروب، وخاصة الخاسرة منها.

ب\_ تزايد الضرائب وارتفاع نسبتها على العامة، لتفي بحاجة الحروب و تزايد عدد الجيش واستمرارية تأهبه.

٣ \_ إلغاء النظام الديموقراطي، وسيادة الدكتاتورية العسكرية، وعسكرة الإنتاج.

ثالثاً: عودة النظام الملكي القبلي، وإلغاء الحكم الشوري، وقد تمثل ذلك بعدة خطوات قام بها خلفاء المهدي أهمها:

١- تعديل نظام الهيئات الإدارية، وابراز دور هيئة الحفاظ، وإهمال دور المجالس الإستشارية، كمجلس العشرة، ومجلس الخمسين ومجلس السبعين.

7- إعادة الإلتزام القبلي: اعتمد الخليفة الأول عبد المؤمن على قبيلته كومية، وسلّمهم المراتب الحساسة في الحكم، يقول صاحب القرطاس: (أمر - أي عبد المؤمن. ع. ع- الشيخ أبا حفص عمر الهنتاني أن يخرج إليهم، ليتعرف أخبارهم، وعند لقائه إياهم سألهم، أسلم أنتم أم حرب ؟. فقالوا: "لابل نحن سلم، قبيل أمير المؤمنين عبد المؤمن بن علي الكومي، نحن كومية الزناتيون... " فأمر عبد المؤمن قبائل الموحدية أن تستقبلهم وأن تحتفل بهم، فكان يوم دخولهم مراكش من أعياد آل عبد المؤمن، ثم رتبهم في الرتبة الثانية بين القبائل الموحدية) " ا

بهذا هدم ركناً أساسياً من أركان بناء الدولة الشورية؛ التي وضع أسسها مؤسس الحركة، وكان ذلك عامل كبح للعلاقات الرأسمالية الناشئة، وعودة للعلاقات الإقطاعية في شكلها القبلي.

٣- بعد أن تخلّص الخليفة عبد المؤمن من أخوي المهدي، أحذ بإعادة النظام الملكي الوراثي، فعيّن ابنه محمد، وألغى قرار اختيار الجالس الإستشارية في اختياره لأبي حفص عمر الهنتاني، خليفة من بعده، ووجه بذلك كتاباً إلى كافة أنحاء الدولة، لاليأخذ موافقتهم، وإنما ليعلمهم بما قرر، يقول في الكتاب البلاغ - (رأينا أن نعلمكم بما عقده أخوانكم الموحدون... اعلموا أن محمداً - وفقه الله - هو الذي ارتضوه لحمل عبئهم وتخييره... وتقدمهم أي تقدم المختارين. ع. ع - الشيخ أخونا أبو حفص عمر بن يحيى، وهوالذي اختارته المجالس الإستشارية. ع. ع). أعزه الله بتقواه، فقال: هذا أمر نحن بتقديمه، وأعلم بوجوبه ولزومه " " ".

<sup>&#</sup>x27; - ابن أبي زرع : القرطاس ج٢ ص/١٦٥ - ١٦٦ ، الرباط ١٩٣٦.

مراحع عقیلة الغناي : قیام دولة الموحدین ، ص/ ۳۲۷ / .

على اثر ذلك شعر البعض بالخطر، واعترض آخرون، فنالوا عقابهم، حيث قتل القائد يصلينن، وقتل - كما أسلفت (أخوي المهدي عيسى وعبد العزيز لإظهارهما الإمتعاض لهذا التصرف) " \".

مما سبق نستطيع القول: أن البنية التحتية للعلاقات الإقطاعية القبلية، أخذت تستعيد وجودها، بعد أن تراجعت عن مكان السيطرة، أمام العلاقات الرأسمالية الناشئة الصاعدة، فانعكس ذلك في البنية الفكرية على الساحة الأندلسية، متمظهراً في ضعف القدرة على تجاوز الفكر الجبري، المتمثل في معظم كتب الفروع ومذهب مالك، فبقيت للمالكية كتبهم ونشاطاتهم في الكتاتيب والجوامع، ومما زاد الأمر حدة، أن العامة هي أداة التغيير وغايته لم تكن كذلك، نظراً لتملك الفكر الجبري بوجهه المالكي منها، أي فكر الإقطاع القبلي، ومعاداة التقدم، لهذا لم تستطع العامة – إلى الحد المطلوب استيعاب وتمثل الفكر العلمي المستنير، على الرغم من كل المحاولات والأساليب المتعددة، حتى خروج كل من ابن طفيل وابن رشد بخلاصة تقول: إن العامة لاتستطيع إدراك الحقائق العلمية والفلسفية، لذا يجب عدم إطلاعها على هذه الكتب، وهذا ما اضطر ابن طفيل لأن يقول ويكتب رمزاً، المحتب أذى العامة، و لم ينجُ ابن رشد من سخطهم، وكاد أن يصل إلى لتجنب أذى العامة، و لم ينجُ ابن رشد من سخطهم، وكاد أن يصل إلى الموت المحقق، بدفع من فقهاء المالكية.

فعلى الرغم من التعارض بين التيارين الفكريين، العلمي المستنير والجبري التبريري، وتعدد وسائل الموحدين، لتثبيت الفكر العلمي المستنير، فقد استمر وبقوة، وجود المذهب المالكي برؤيته الجبرية، في رؤوس وأقلام بعض الفقهاء، وممارسة العامة وتفكيرهم، وهذا يعود لإستمرارية وجود البنية التحتية التي تناسبهم، مما اضطر الخليفة الأول عبد المؤمن إصدار أمر بإحراق كتبهم، ورد

<sup>&#</sup>x27; - مراجع عقيلة الغناي : قيام دولة الموحدين ، ص/ ٣٧٣/.

الناس إلى القرآن والسنة فقط، يقول السلاوي: (ولما كانت سنة خمسين وخمسمائة هجرية أمر أمير المؤمنين عبد المؤمن بن علي بإصلاح المساجد وبنائها في جميع ممالكه، وبتغيير المنكرات مهما كانت، وأمر مع ذلك بإحراق كتب الفروع، ورد الناس إلى كتب الحديث واستنباط الأحكام منها) " \".

لكن الإحراق لم يتم خوفاً منه ومنعاً للتحركات المضادة، وخطورة الموقف، فأجّل العمل به.

ذكر المراكشي عن أبي بكر بن الجد أنه لما دخل على الخليفة يوسف بن عبد المؤمن، وحد بين يديه كتاب يونس في الفقه فقال: (أنظر في هذه الآراء المتشعبة، التي أحدثت في دين الله... المسألة فيها أربع أقوال أو خمسة أو أكثر من هذا... فأي هذه الأقوال هو الحق... ليس إلا هذا، وأشار إلى المصحف أو هذا، وأشار إلى كتاب سنن أبي داوود... أو هذا وأشار إلى السيف) " ٢ "

أما الخليفة الثالث أبو يوسسف يعقوب المنصور، فقد نفّذ رغبة حده وأبيه، وأحرق كتب الفسروع التي تداولها الفقهاء،بالإعتماد على مذهب مالك، يقول المراكشي: (لقد شهدت منها – وأنا يومئذ بمدينة فاس – ما يؤتى منها بالأحمال، فتوضع ويطلق فيها النار)" "".

لكن ذلك لم يكن إلا مظهراً من مظاهر ضغط التيار الجبري، الذي أخه نا يزاحم مذهب الموحدين، والفكر العقلاني المستنير، فكان عمل الخليفة هذا، ليس إلا نتاج إندفاع عاطفي، لم يمس الأسس الحقيقية للتيار النقيض، أي دون أن يغير البنية التحتية لهذا الفكر، كما وعد المهدي سابقاً، فاستمرارية

<sup>&#</sup>x27; – السلاوي : الاستقصاء لأخمار دولة المغرب الأقصى ، الدار البيضاء ١٩٥٤ ، ج٢ ، ص/١١٢/.

<sup>\* -</sup> عبد الواحد المراكشي : المعجب ، ص/ ١٨٥/ .

مذهب مالك بنصيته وجبريته انبثقت من وجود العوامل الموضوعية لبقائه، كونه يمثل فكر الطبقة الإقطاعية، لهذا استطاع هذا الفكر – مؤخراً – التأثير، حتى على الخليفة بالذات أبي يوسف يعقوب،فشك بمباديء المهدية وحاصة بالإمامة والعصمة.

يقول المراكشي على لسان الشيخ أبي العباس احمد بن ابراهيم (قال لي أمير المؤمنين أبو يوسف يعقوب المنصور... اشهد لي بين يدي الله عزوجل أني لاأقول بالعصمة... وقال لي يوماً وقد استأذنته في فعل يفتقر إلى وجود الإمام: يا أبا العباس أين الإمام. أين الإمام؟!...)" "

ولاننسى أن أبا يوسف هذا هو الذي استجاب لضغط العامة المؤدلجة بالفكر الجبري، ورأي بعض الفقهاء، وحكمهم على ابن رشد، فنفاه إلى (اليسانة) وأصدر بياناً يحرّم فيه تداول كتب الفلسيفة، ويحذّر من ابن رشد وتلاميذه واتباعه، هذه دلالة واضحة على عودة الفكر الجبري إلى مكانته السابقة شيئاً فشيئاً، وتملّكه ليس من العامة فحسب، وإنما من القائمين على نشر الفكر الموحدي الذي تبنى الفلسفة الأرسطية - الإسلامية بوجهها المادي، وأكد ضرورة استخدام العقل، بكلمة الذين تبنوا التيار الفكري المستنير، المحرك للتقدم الإحتماعي آنذاك، وهنا يأتي تساؤل وتشفي محي الدين المن عربي أثناء وفاة ابن رشد: هذا الإمام وهذه أعماله... ياليت شعري هل أتت آماله؟ " ٢ ".

<sup>&#</sup>x27; - عبد الواحد المراكشي : المعجب ص/ ١٧٣/ المعطيات السابقة نفسها.

٢ - د: محمد عبد الرحمن مرحبا : من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة العربية ، مكتبة الفكر الجامعي ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٩٧٠ ص/ ٧٢٥/.

إعلان إلغاء فكر المهدية وعقيدتها، ومحاسبة أشخاصها، قال المأمون: (لاتدعوه بالمهدي المعصوم، وأدعوه بالغوي المذموم، ألا لا مهدي إلا عيسى، وإنّا قد نبذنا أمره النحس)" \". وانتهى الأمر بإرسال الكتب إلى جميع أنحاء البلاد تؤكد إلغاء إسم المهدي من السكة والخطبة، ومحو سننه، وأنهى كتابه بضرورة إلغاء (كل ما فعله المهدي، وتابعه عليه أسلافنا فهو بدعه، ولاسبيل إلى إبقائه، ثم بطش بأشياخ الموحدين، حيث أمر بهم فأحضروا بين يديه، فقال لمم: يا معشر الموحدين... إنكم قد أضهرتم علينا العناد وأكثرتم في الأرض الفساد ونقضتم العهود، وبذلتم في حربنا المجهود... ثم أمر بجمع أشياخ الموحدين وأشرافهم بفسحبوا إلى مصارعهم وقتلوا)" \".

بهذا طوى التاريخ بين صفحاته صفحة ناصعة، سطّرعليها قادة عظام ملامح بحتمع دبموقراطي، بطمح لتحقيق العدالة الإحتماعية والحرية الإنسانية، برؤية القوى البرجوازية في مرحلة نشوء التشكيلة الرأسمالية.

بهذا الواقع الصراعي المحتدم، عاش ابن رشد الأحداث قاضياً ومرشداً، ممشلاً للتيار العلمي المستنبر، معتمداً على الشريعة الإسلامية، والفلسفة الأرسطية؛ المؤطرتين مهدوياً، حاملاً طموحات العامة، برؤية القوى الطبقية البرجوازية الصاعدة تاريخاً آنذاك.

معمماً التجربة البشرية نحو تحقيق سعادتها، بتحقيق ذاتها الحرة.

من خلال البحث السابق نستطيع أن نخلص إلى النتائج التالية:

۱- إن الفلسفة بشكل عام، والمادية منها ذات الملامح الجدلية بشكل خاص... كما سنجدها عند ابن رشد - نشأت وتطورت بالعلاقة المتلازمة

<sup>&#</sup>x27; - عبد الواحد المراكشي : المعجب ، ص/ ٩٣/.

السلاوي: الإستقصاء، ج٢، ص/ ٢١٤/.

مع التيار الفكري العقلاني المستنير؛ الذي تناسب مع مستلزمات ومتطلبات التقدم الإجتماعي في تلك المرحلة والسذي عبر، عن ضرورة تحاوز المرحلة الإقطاعية القبلية؛ بعلاقاتها المتحجرة إلى المرحلة الرأسمالية ذات العلاقات التقدمية آنذاك، وهذا حاء مرتبطاً ومتلازماً مع القوى المنتجة ومستوى تطورها، والحاملة لتلك العلاقات وهذا الفكر.

٧- أن القوى المنتجة البرجوازية التقدمية في تلك المرحلة ومستوى تطورها الصاعد، قامت على أسس موضوعية متطورة من نظام للسقاية الصناعي، وتطور تحديثي صناعي - يدوي ونصف آلي - مكتف، وهذا ما أعطى حركة تجارية واسعة داخلية، ومنفتحة على العالم خارجياً، كل ذلك أعطى دفعاً تطورياً للقوى المنتجة؛ والتي شكّلت بدورها ضاغطاً على العلاقات المرافقة لها، بحيث تتناسب مع درجة تطورها.

٣- إن المستوى المتطور للقوى المنتحة؛ تلك والتي ارتبطت بعلاقة حدلية مع الفكر العلمي والفلسفي عامة، والمادي منه ذو الملامح الجدلية خاصة، كما هي لدى ابن رشد في عهد الدولة الموحدية، خاصة وأن العقيدة المهذبة ذاتها شكلت الإطار العام لإنتشار الفلسفة العقلانية وتطورها، بالإضافة للجوانب الإجتماعية والسياسية الهامة التي أثارها المهدي وأكد عليها، وعمل على تحقيقها في المجتمع المنشود القائم على الحكم الشوري.

كل ذلك مجتمعاً جعل من فلسفة ابن رشد؛ فلسفة مادية ذات ملامح حدلية واضحة، تمثّل رؤية القوى البرجوازية الصاعدة، وضرورة التقدم الإحتماعي وقد برز ذلك في العديد من المسائل التي عالجها ابن رشد عامة، وبفهمه لحقيقة الإنسان وحريته، وكيفية تحقيقه لمجتمع العدالة الإحتماعية من خلال معالجته لمسألة القضاء والقدر والجبر والإختيار، وبذلك برز ابسن رشد الممثل الديموقراطي والمعادي للتخلف الإحتماعي الإقتصادي، والإنغلاق

الملّي، مؤكداً ضرورة وإمكانية معرفة العالم وتسخيره لصالح الذات الإنسانية، وتحقيق مجتمع السعادة، وقد تمرّس هذا التيار وتطور عبر الصراع مع التيار الجبري التبريري النقيض، والمعادي للتقدم الإحتماعي بشكل عام، الذي أكد سلبية الإنسان، وعدم قدرته أمام جبروت الإله الذي \_ قضى وقدر كل شيء واعتمد كل من التيارين على الشريعة، فأكد التيار الجبري ضرورة التمسك بحرفية النصوص، والإبتعاد عن التأويل، بينما أكد التيار الديموقراطي ذو الفكر العقلاني المستنير، ضرورة التأويل للمتشابه من الآيات؛ بما يتناسب وقوانين المنطق العقلي، والأخد بالإجماع والقياس بما يتناسب مع التطور العلمي ومستلزمات التقدم الإجتماعي – التاريخي. وقد برز التيار العقلاني التحرري ممثلاً ومستحيباً للعلاقات الرأسمالية الناشئة، والعلماء والفلاسفة، محسداً بالقوى الطبقية البرجوازية الناشئة، والعلماء والفلاسفة، محسداً تطلعات العامة في حياة أفضل. وبرز التيار الآخر ممثلاً ومستحيباً للعلاقات تطلعات العامة في حياة أفضل. وبرز التيار الآخر ممشلاً ومستحيباً للعلاقات الإقطاعية بشكل رئيسي، وببعض فقهاء المالكية.

فتميزت فترة الحكم الخلافي الأموي بتطور ملحوظ للتيار الديموقراطي العقلاني، أما فترة حكم دويلات الطوائف،فقد امتازت باتساع مسرح الصراع الفكري،ولكن بواقع اقطاعي متأزم، ولكن فترة الحكم المرابطي فقد مثلت السيادة الواضحة للفكر الجبري التبريري بواقع إقطاعي قبلي، وهذا لا يعني غياب الفكر العقلاني التحرري؛ وإنما يعني استمرارية وجوده في وحدة الصراع، ولكن دون مستوى السيطرة والقدرة على دفع مقولة - الإله القوي الفاعل - والإنسان الوضعي التحتي الدوني، وبرز ذلك في الرؤية الإشراقية، والإلهام الإلهي للمعرفة، وبالتالي سيطرة الإله وخضوع الإنسان، شمولية وإطلاقية الفعل الإلهي،وجزئية ونقص وتبعية الفعل الإنساني،ومع بداية الحكم والموحدي بطموحاته لبناء مجتمع ديموقراطي عادل،عاد التيار العقلاني التحرري

ممثلاً ومستحيباً للعلاقات الرأسمالية الناشئة، وضرورة تجاوز البنية الإقطاعية - القبلية، برؤية ووضعية حديدة، أعطته القدرة على تجاوز المراحل السابقة - بحدود معينة - وكان ابن رشد الممثل الفذ لهذا التيار، وكانت فلسفته رؤية حادة على طريق تحقيق تحرر الإنسان وتحقيق العدالة - الذاتية والإجتماعية - من أحل تحقيق الغائية الإنسانية.

## الفصل الثاني

الجذور المعرفية لمفهوم القضاء والقدر

مفهوم القضاء والقدر

لدي بعض الفرق الإيسلامية

قبل ابن رشـد

يقول ابن رشد: في " القضاء والقدر " لدى الفرق الاسلامية:

«افترق المسلمون في هذا المعنى الى فرقتين، فرقة اعتقدت ان اكتساب الإسان هو سبب المعصية والحسنة، وأن لمكان هذا ترتب عليه العقاب والثواب وهم المعتزلة.

وفرقة اعتقدت نقيض هذا وهو أن الإنسان مجبور على أفعاله ومقهور، وهم الجبرية.

وأما الأشعرية فإنهم راموا أن يأتوا بقول وسط بين القولين»'.

قال: «إن من قال بأحد الطرفين من هذه المسألة فهو مخطىء، كالمعتزلة والجبرية، وأما المتوسط الذي تروم الأشسعرية أن تكون هي صاحبة الحق بوجوده، فليس له وجود أصلاً، إذ لا يجعلون للإنسان من إسم الاكتساب إلا الفرق المذي يدركه الإنسان بين حركة يده من الرعشة وتحريك يده باختيار، فإنه لامعنى لإعترافه بهذا الفرق إذ قالوا أن الحركتين ليستا من قبلنا، لأنه إذا لم تكن من قبلنا فليس لنا قدرة إمتناع منها فنحن مضطرون. فقد استوت حركة الرعشة والحركة التي يسمونها كسبية في المعنى ولم يكن هناك فرق إلا في اللفظ فقط، والإختلاف في اللفظ ليس يوجد حكما في الذوات.»(١)

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملةه . تقديم وتحقيق د: محمود قاسم . مكتبة الأنجلو مصرية القاهرة عام د١٩٥٠ ص٢٢٤/.

<sup>(</sup>٢) ابن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة ، المعطيات السابقة نفسها . ص ٢٣٢ - ٢٣٣ .

تتميز حياة الإنسان بأنها، سلسلة لامتناهية من الصراع الدائم لإيجاد ذاته الإنسانية، فإن كان الإنسان نتاجاً للعلاقات الإجتماعية، فإنه ليس نتاجاً منفعلاً، بقدر ماهو فاعل أيضاً، ومحول لتلك العلاقات بجدور مرحلته التاريخية، بحيث تلائم مستلزمات حياته المتطورة أبداً. وبفعاليت تلك يوجد ذاته، وإيجاده لذاته هـ و تحقيق لحريته وغائبته، وتحقيقه لغائبته في التحرير، مشروط بوعيه قانونية العلاقات الإجتماعية من حيث هو نتاجها الجير، وممارسته عملية تحويلها ضمن قانونية التحويل؛ من حيث هو فاعل مختار لها، ضمن شروط وجودها المرحلي التاريخي، وأنَّ عملية البحث في مسألة استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني كغائية إنسانية، لهي مسألة إحتماعية - تاريخية فلسفية كبرى، تستلزم البحث في أهم الظواهر الإجتماعية وهي ظاهرة الوجود الفاعل للإنسانية، أي الحرية الإنسانية تلك المسألة التي ثار الجدل حولها وما زال، ووقع الخلاف فيها بين المسلمين، وتمذهب عاكساً الموقف من العلاقات الإحتماعية - الإقتصادية والسياسية، وافترقت الفرق ممثلة الوضع الطبقي من تلك العلاقات. (فأولت المعتزلة آيات كثيرة وصرحوا بتأويلهم للجمهور. وكذلك فعلت الأشعرية وإنْ كانوا أقل تأويلاً فأوقعوا الناس من قبل ذلك في شنآن وتباغض وحروب، ومزقوا الشرع و فرقوا الناس كل التفريق) "\" وتمظهر الخلاف بشكل ديني ومذهبي ولكن بمحتوى طبقي، وتمحور الموقف آنذاك في مسألة (القضاء والقدر والجبر والإختيار).

ابن رشد : فلسفة ابن رشد ويحوي كتابين : فصل المنال ومناهج الأدلة . طباعة وتصحيح المطبعة المحمودية . القاهرة عام ١٩٣٥ ص/٣٣/.

وبرزت آراء ونظريات متناقضة تمثل موقف أصحابها من العلاقات الإجتماعية، بين مرسّخ لها ومؤدلج أساليب تعمية للجماهير، وبين مرسّد للعامة ومحول مغير لتلك العلاقات.

لذلك عولجت مسألة - القضاء والقدر والجسبر والإختيار - من حملال البحث في ماهية الإنسان - قدرته على الفعل ومسؤوليته عن أفعاله وتمحور السؤال في، هل الإنسان مجبر مسير؟ أم حر مخير؟.

وإنْ كان بحبراً مسيراً؛ فما معنى الرسالات والأنبياء؟ وما معنى الحساب والجزاء واليوم الآخر؟!

وإن كان حراً مختاراً لأفعاله فما مستوى مقدرته على الفعل، وإمكانيته لإختيار أفعاله؟ وما علاقة ذلك بقدرة الإله وفعاليته، والإله مطلق القدرة والإختيار؟. وهل يمكن اشتراك قدرتين في فعل واحد، وإيجاد مفعول واحد ويمكن للقدرتين أن تتعارضا؟!...

لهذا حضعت مسألة الغائية الإنسانية من حلال مقولي القضاء والقدر والجبر والإختيار. لوضع وتطور تاريخيين، فلم تكن في عهد الرسول مشكلة، لأن أي خلاف بيت فيه الرسول فلا جدال بعده. وهذا يعود أيضاً:إلى أن الدعوة الإسلامية في بدايتها حجمت العلاقات الإجتماعية القبلية الضيقة فشكلت بذلك متسعاً لنمو قوى الإنتاج دون إشكالات تذكر. أما في عهد الخلفاء الراشدين فقد بدأ الوضع يختلف، ففي أواخر أيام حكم الخليفة الثاني عمر بن الخطاب، برز العديد من الأثرياء الذين أخذوا يتحكمون برقاب العامة، وأخذ التمايز الطبقي يتسع ويتضح.و لم يستطع الخليفة أن يحد من العامة، وأخذ التمايز الطبقي يتسع ويتضح.و لم يستطع الخليفة أن يحد من

ذلك - على الرغم من حكمته وعدله - فقال: (لو استقبل من أمره ما استدير، لأخذ فضل أموال الأغنياء وأعاد توزيعها على الفقراء)" ' ".

أما في عهد الخليفة الثالث عثمان فقد ازداد التمايز الطبقي، نتيجة لسياسته النابعة من وضعه الطبقي الثري، وإطلاقه يد أقربائه وكبار الأغنياء بالتجارة في البلاد المفتوحة، فاقتطعوا الأراضي واستملكوا الضياع، وشكلوا أرستقراطية كانت نوات للإقطاعية العسكرية التجارية، فيما بعد، حتى قيل عنه (أنه أوطأ بني أمية رقاب الناس وولاهم الولايات وأقطعهم القطائع، وفتحوا أرمينيا في أيامه، فأخذ الخمس كله فوهبه لمروان، وحمى المراعي حول المدينة كلها من مواشي المسلمين إلا عن بني أمية وأعطى أبي سفيان بن حرب (والد معاوية مئي ألف من بيت المسلمين في اليوم الذي أمر فيه لمروان المن الحكم عمئة ألف من بيت المال...)" "

واعتبر الخلافة قميصاً ألبسه الله إياه دون عامة الناس، يورثه لأحفاده من بعده. لذلك احتدم الصراع، وبرز عثمان كخارج عن الشريعة، مما أدى إلى ثورة العامة وقتله، وانتخاب - علي بن أبي طالب كممثل للعامة اجتماعياً - طبقياً وسياسياً، وكأحد الصحابة وقريب للرسول، وأولى من غيره بالخلافة شرعياً. إلا ان الإقطاعية العسكرية التجارية تحركت ضده برأسين لها، أو لهما:

- طلحة والزبير" \* " وعائشة في الحجاز، ونشبت معركة الجمل وانتهت بنصر على، ومصرع طلحة والزبير.

<sup>&#</sup>x27; – دكتور حسين مروة : النزعات المادية دار الفارابي بيروت ١٩٧٨ ج١ ، ص/٢٦٦ عن كتاب مقالات الإسلاميين للأشعري الجزء الثاني ص/٤٥٦-٤٠٤/ .

<sup>· -</sup> غالب هلسا : العالم مادة وحركة ، مطبعة دار الكلمة للنشر ، بيروت لبنان ، عام ١٩٨٠.

<sup>\* -</sup> وكان الزبير بن العوام قد انشاً . شيئاً أشبه بالبلك يودع الناس فيه نقودهـــم ، وكــان يعتــبر تلـك الأمــوال المودوعة إليه قروضاً يستثمرها في التجارة ، فبلغت أمواله عندما تـــوفي مــا يزيــد في قيمتــه علــى خمســين مليــون

- والرأس الثاني - وهو الأقوى - معاوية بن أبي سفيان والي دمشق، حيث اتهم علياً بمقتل عثمان، وحامي القتلة، وظهر كمدافع عن الخلافة ضد قاتل خليفة المسلمين. بذلك ألبس حقيقة الصراع الاجتماعي ثوباً مغايراً لحقيقته، واختفى خلفه، ولم يبرز كممثل للطبقة الإقطاعية العسكرية التجارية، التي استطاعت أن تسيطر وتستلم السلطة رسمياً، بعد معركة وتحكيم "صفين " وكان ذلك ثمرة تحالف هذه الطبقة حوله، ووعيها لمصلحتها، بينما لم يكن اتباع على من عامة الناس بهذا المستوى، فانشقوا إلى شيعة وحوارج ومعتزلة ومرحئة.

وبذلك استطاعت الإقطاعية العسكرية التجارية، أن تنتصر على يد معاوية، وتكون دولة استمرت حوالي القرن من الزمن.

ولمحرد تكوين الدولة الأموية دلالات عديدة أولها:

- ظهور الصراع الطبقي بين الإقطاعية التحارية العسكرية، وبين فشات العامة من فلاحين وعسكريين وتجار صغار.
  - ثانياً: سيادة العلاقات الإقطاعية التجارية وسيطرت ممثليها.
- ثالثاً: تلاشي الديموقراطية، وتهميش مبدأ الشورى، وسيادة العلاقات الدكتاتورية.
- رابعاً: الدولة رمز وأداة لسيطرة الطبقة الإقطاعية العسكرية التجارية وبخاصة على الحكم، وبالتالي على حرية العامة.

درهم عدا العقارات ، إذ كان يملك في المدينة وحدها أحد عشر داراً ، فضلاً عما يملكه في البصرة والكوفة والقسطاط والإسكندرية وكان طلحة بن عبيد الله يملك من العقبارات ثلاثبون مليبون درهم ، وثروة نقدية قدرت بمائة كيس ، يحتوي كل كيس على تلات قناطير ذهب.

غالب هلسا : العالم مادة وحركة ص/٢٢/ المعطيات السابقة نفسها.

من هذا الواقع برزت مسألة - القضاء والقدر والجبر والإختيار - إشكالية فكرية متحذرة احتماعياً وإقتصادياً، فالعامة ومفكروها يرون أن القضاء والقدر خيره وشره من الإنسان: وهؤلاء هم - القدريون - نسبة لتأكيدهم قدرة الإنسان، واختياره لأفعاله، ومسؤوليته عنها.

والطبقات المستغِلة ممثلة بدولة الأمويين ورمزها معاوية، تـرى أن القضاء والقدر، خيره وشره من الله عز وجـل. وهـؤلاء هـم - الجـبريون أو المحـورة. (يسمون بذلك لقولهم بالجبر، ويسـمون محـورة لإضافتهم كـل حـور إلى الله تعالى. ويسمون القدرية لإضافتهم كل قبيح إلى قضاء الله وقـدره. ويسـمون أنفسهم بأهل الجماعة) " \".

وكان علي بن أبي طالب أول من تلمس ذلك، حينما قال واصفاً معاوية واتباعه بالجبريين في خطبة له يحث فيها اتباعه على الحرب (سيروا إلى قوم يقاتلونكم كيما يكونوا جبارين يتخذهم الناس أرباباً، ويتخذون عباد الله خولاً وما لهم دولاً). " ٢ "

وجاء في حديث لمعاوية يصور احتقاره للعامة وإنكاره للشورى، كركن من أركان الديموقراطية، وذلك عندما أقر مبدأ الوراثة في الحكم. (إنه لم يشتت بين المسلمين ولافرق أهواءهم إلا الشورى)." " "

<sup>&#</sup>x27; – الدكتور محمد عمارة : مفهوم الحرية . المؤسسة العامة للدراسات والنشر بيروت لبنان ط1 / عام ١٩٧٢ ص/٢٨. عن كتاب شرح عيون المسائل ج1١ اللوحة /٤٠/.

للدكتور محمد عمارة : مفهوم الحرية . المعطيات ت السابقة نفسها ص/٧. عن كتاب ضياء الدين الريس : النظريات الرياضية الإسلامية ص/١٠٠ – ١٠٠/.

<sup>&</sup>quot; - غالب هلسا: العالم مادة وحركة المعطيات السابقة نفسها ، ص/ ٧٤/.

بذلك أقر الخليفة الأول للأمويين، الحكم الوراثي المطلق فيما يخص طبقته، والجبري فيما يخص العامة الستي (لاحول لهما ولاقوة) إلاَّ الحضوع والتسليم لخليفة الله على الأرض.

وأكد الجاحظ ارتباط نشأة الجبر والجبرية بالسياسة الأموية، عندما تحدث عن زياد بن أبيه والي الأمويين على العراق، قال: أنه (شر ناشيء في الإسلام، نقضت بدعوته السنة، وظهرت في أيام ولايته بالعراق الجبرية)" "

وجاء على لسان القاضي عبد الجبار في كتابه المغني عن شيخه أبسي على الجبائي قوله: (ذكر شيخنا أبو علي، رحمه الله: أن أول من قال بالجبر وأظهره معاوية، وأنه أظهر أن ما يأته بقضاء الله وقدره ومن خلفه، ليجعله عذراً فيما يأتيه، ويوهم أنه مصيب فيه ,ان الله جعله إماماً وولاه الأمر، وفشى ذلك في ملوك بني أمية، وعلى هذا القول قتل هشام بن عبد الملك غيلان).

يلاحظ مما سبق، أن مسألة الغائية الإنسانية من خلال مقولتي القضاء والقدر والجبر والإختيار، لم تكن مسألة فكرية مقطوعة الجذور، وإنما كانت إنعكاساً لتناقضات البنية التحتية ،في صراع يزداد احتداماً بين الطبقات التي عبرت عن ذلك الفكر، وأدلجته بما يتناسب مع مصالحها الطبقية، وتمحور ذلك في المسألة قيد البحث، فظهرت رؤية الطبقات المسيطرة رؤية تبريرية تجويرية، قمعية جبرية. تبريرية في وجهة عامة الشعب، وقمعية في وجهة الحركات الشعبية، وجبرية لفرض واقع إستسلامي في ذوات المقهرين بشكل الحموتي - له في فعله حكمة !... وتجويرية حيث تجمير أعمال الإنسان المستعلل إلى ذات الإله.

<sup>&#</sup>x27; - د: محمد عمارة: مفهوم الحرية المعطيات السابقة نفسها ، ص/٤١/.

۲ - القاضي عبد الجبار : المغني ج۳ . ص/٤/.

وبرز الفكر الممثل للعامة، فكراً علمياً ثورياً - ضمن حدوده التاريخية، فعلميته تستند على دراسة الواقع دراسة عقلية من أجل تغييره إلى واقع أفضل، للخلاص من ظلم واستغلال الطبقات المستغلة، وبالتالي ترسيخ عوامل التقدم الإجتماعي ضمن محتوى العدل الإلهي، وهنا تكمن ثوريته.

لهذا اعتمد كل من الجانبين - القدريون والجبريون - على القرآن والسنة. وتمسك كل منهما بالآيات والأحاديث التي تدعم أفكارهم ومواقفهم. فاعتمد الجبريون الكثير من الآيات بعد عزلها عن واقعها الاجتماعي والتاريخي، واستشهد القدريون بآيات وأحاديث تؤكد حرية الإنسان وقدرته على الإكتساب، وكلاهما يتهم الآخر بأنه قدري، وأنه المقصود بكلام الرسول (القدرية مجوس هذه الأمة).

وتمحور الصراع في تيارين فكريين هما: تيار أهل الرأي وتيار أهل الحديث. فتيار أهل الرأي يعتمد العقل في استنتاج الأحكام التشريعية للحوادث الطارئة من القرآن والسنة خاصة، وإنه أصبحت تعرض عليهم قضايا جديدة تبعاً للتطور الإجتماعي والتاريخي، وتبعاً للظروف الجديدة، وخاصة في البلدان المفتوحة، ويرون أن الإنسان قادر على اشتقاق الأحكام والتعامل مع الواقع – الطبيعي والاجتماعي -، ومسؤول عن أفعاله. وكان من أبرزهم: عبد الله بن مسعود وأبو حنيفه والحسن البصري.

والتيار الآخر وهو تيار أهل الحديث: ينكر اشتقاق الأحكام واستخدام القياس العقلي، ويعتمد حرفية النصوص، ويستخدم الأحكام الشرعية بخصوص

<sup>&#</sup>x27; – الشهرستاني : الملل والنحل . تحقيق كيلاني . مطبعة دار المعرفة . بيروت ، لبنان عام /١٩٨٤/، ص/٤٣/.

حادثة بذاتها - دون غيرها - فإن لم يجد لها بياناً تشريعياً، اعتمد الحديث، فإن لم يجد شيئاً من ذلك وقف و لم يقل شيئاً.

واضح بأن أصحاب هذا التيار محافظون جداً، يقفون من الشريعة موقفهم من القالب، فالقضية الاجتماعية التي تتقولب اعتمدوها، فتكون مقولبة فاقدة للحياة، والمسألة التي لم تقولب تخلوا عنها، وبذلك أنكروا التطور بشكل عام والتاريخي بشكل حاص وأنكروا معه قدرة الإنسان وفعاليته، لهذا استغل بنو أمية هذا التيار وأصحابه، فكانوا بفكرهم الجبري - بوعي منهم أم بدون وعي - خدمة للسلطة المهيمنة وممارساتها الظالمة. وكونوا مدرسة تخرج منها أحمد ابن حنبل والإمام مالك وغيرهما. وسنذكر في الأبحاث القادمة بلاءهم في الأندلس، وابتلاء المجتمع بهم.

يقول فيهم المعتزلة: (يسمون أنفسهم بأصحاب الحديث، وإنهم من أهل السنة والجماعة، وهم بمعزل عن ذلك، وليس لهم مذهب معروف... إلا أنهم بحمعون على الجبر والتشبيه.) وكان لتيار أهل الرأي وخاصة الحسن البصري، الدور الهام في بلورة أراء ومواقف القدريين الأوائل، أمثال الجعد بن درهم، ومعبد الجهيء وغيلان الدمشقي، الذين تصدوا للسلطة الأموية وممارساتها الظالمة، وفكرها الجبري وإيديولوجيتها التبريرية، مدافعين عن مصالح العامة، وحرية الإنسان، حتى استشهدوا في سبيل ذلك، معتمدين القرآن والسنة، وكل مايدعم صحة تفكيرهم، فاعتبروا كل ما تحتويه الآيات من الأوامر والنواهي، دلالات على قدرة الإنسان واختياره، إذ لايصح أن ينسب الفعل إلى فاعل غير قادر عليه، لذلك فالإنسان قادر ومختار لأفعاله.

<sup>&#</sup>x27; - د: محمد عمارة : المعتزلة ومشكلة الحرية . ص/٣٣/ . المعطيات السابقة نفسها.

أما بالنسبة للآيات التي تتضمن إشارة لجبرية الإنسان، فقد أولوها بما يتناسب مع نظرتهم للإنسان، حرّ مختار لأفعاله ومسؤول عنها.

ونتيجة لقدرتهم الفكرية، وأساليبهم المتعددة، وواقعية طروحاتهم، تعاظم دورهم، واستطاعوا التأثير حتى على بعض رؤوس السلطة. فعمرو المقصوص استقطب معاوية بن يزيد وكان معلماً له، فلما مات والده، بايعه بنو أمية وريثاً بالخلافة لأبيه، فاستشار أستاذه عمرو، فأشار عليه بقوله: (إمّا أن تعدل، وإما أن تعتزل) '.

فوجد من نفسه عدم القدرة على العدل (فاعتزل ومات بعد أربعين يوماً، فقبض بنو أمية على عمرو المقصوص وقالوا له: أنت أفسدته وعلمته. ثم دفنوه حياً ومات شهيد مذهبه القدري المناهض للحكم الأموي القائم باسم الحق الإلهي، أي باسم قضاء الله وقدره " الجبر " كما كان يزعم بنو أمية).

ويكتب غيلان الدمشقي إلى الخليفة الأموي عمر بن عبد العزيز، يدعوه ألى المذهب القدري، مبيناً ضعف المذهب الجبري (هل وحدت يا عمر حكيماً يعيب ما يصنع، أو يصنع ما يعيب، أو يعذب على ما قضى، أو يقضي ما يعذب عليه؟! أم هل وحدت رشيداً يدعوا إلى الهدى ثم يضل عنه؟! أم هل وحدت رحيماً؛ يكلف العباد فوق الطاقة، أو يعذبهم على الطاعة؟! أم هل وحدت عدلاً يحمل الناس على الظلم والتظالم؟! وهل

<sup>&#</sup>x27; - د: محمد عمارة : المعتزلة ومشكلة الحرية . ص/٣٣/ . المعطيات السابقة نفسها .

 $<sup>^{7}</sup>$  – د: حسين مروة : النزعات المادية في الفلسفة الإسلامية . ص $^{7}$   $^{9}$  –  $^{7}$  . المعطيات السابقة نفسها .

وحدت صادقاً يحمل الناس على الكذب والتكاذب بينهم؟ ا كفى ببيان هذا بياناً، والعمى عنه عمى) الم

ويرد الخليفة بقوله: (أعني على ما أنا فيه) أفيستحيب غيلان لطلبه؛ مشترطاً بيع خزائن الأمويين ورد الحقوق ألى أصحابها، وينادي أهل دمشق لشراء تلك المتاع بقوله: (تعالوا إلى متاع الخونه، تعالوا إلى متاع الظلمة، تعالوا إلى متاع من خلف الرسول في أمته بغير سنته وسيرته) ثم يقول للمتحلقين حوله: (من يعذرني ممن يزعم أن هؤلاء كانوا أثمة هدى، وهذا متاعهم والناس يموتون من الجوع) أ.

وكانت حياته مليئة بمثل تلك المواقف إلى أن قتل مع زميله صالح لإلتزامهما بمذهب القدرية وتصديهما لظلم الأمويين.

وعن معبد الجهني، وعطاء بن يسار، يقول المؤرخون، أنهما أتيا إلى الحسن البصري يوماً وقالا له: (يا أبا سعيد هؤلاء الملوك يسفكون دماء المسلمين، ويأخذون أموالهم، ويقولون، إنما تجري أعمالنا على قدر الله تعالى، فقال لهما البصري: كذب أعداء الله) فلما علم عبد الملك بن مروان، كتب إليه ليوضح كلامه في القدر. فكتب إليه الحسن البصري: (... فكر يا أمير المؤمنين في قوله تعالى: " فمن شهاء منكهم أن يتقدم أو يتأحسر، كل نفس بما كسبت رهينه "، وذلك أن الله تعالى جعل فيهم من

<sup>&#</sup>x27; – د: عبد الرحمن بدوي : المعتزلة والأشاعرة . دار العلم للملايين ، بيروت ، الطبعة الثانية ، عام / ۱۰۷ / ج/۱/ ص/۱۰۳ – ۱۰۲ / .

٢ - د: حسين مروة : النزعات المادية . ص/٥٧١ / ، المعطيات السابقة نفسها ، عن كتاب المنة والأمل ،
 باب ذكر المعتزلة ص/١٦/ .

<sup>&</sup>quot; - نفس المرجع السابق

<sup>؛ -</sup> تفس المرجع السابق

القدرة ما يتقدمون فيها ويتأخرون، وابتلاهم لينظروا كيف يعملون، ليبلوا أخبارهم، فلو كان الأمر كما يذهب إليه المخطئون لما كان إليهم أن يتقدموا ولا بتأخروا، ولما كان لمتقدم أحر في ما عمل، ولا على متأخر لوم فيما لم يعمل، لأن ذلك بزعمهم ليس منهم ولا إليهم، ولكنه من عمل ربهم... فتدبر يا أمير المؤمنين ذلك بفهم).

مما سبق نلاحظ أن القدريين الأوائل،مثّلوا بفكرهم وممارستهم،موقف ومصالح العامة، فتصدوا للسلطة السياسية المهيمنة، ودفعوا حياتهم ثمن إخلاصهم لمبادئهم، في الدفاع عن حرية الإنسان. لكنهم لم يستطيعوا أن يكو نوا فرقة منظمة أو حزباً - بالمعنى الحديث - متماسك البنيان ذا أسس وقواعد منظمة، وهذا لا يعود لقصورهم الذاتي، بقدر ما يعود لعوامل موضوعيه سائدة آنذاك، فالوضع الطبقي اللامتمايز جعل المواقف تكاد أن تختلط وانعكس ذلك على العامة المضطهدة عمما جعلها لا تكون طبقة رئيسية نقيضة أو تحالفاً طبقياً نقيضاً، برز هذا في ممارسة القدريين الأوائل ورسائلهم، فجهودهم لم توجه ضد طبقة معينه، بقدر ما هي ضد شخص بمفرده من هذه الطبقة، يُنظر في سلوكه ومخالفته للشريعة ومبادى، الحرية الإنسانية، وينتقد على ذلك بقصد تعديل سلوكه ، ثانياً: إن رسائلهم لم توجه للعامة المضطهدة من أحل تكوينها كطبقة نقيضة، وإنما كانت موجهة إلى المحطىء بالذات، تتضمن طابع التنبيه والتحذير والنقد. بينما نلمس نضج المسألة – إلى حد ما – في رسائل الحسن البصري، فإن كان بعضها موجهاً للملوك والأمراء، إلا أنها كانت تتعامل مع مفاهيم أكثر تجريداً. وبذلك انتقل في مسألة الحرية الإنسانية من المستوى الفكري الحسم إلى المستوى الأكثر تجريداً.

١ - د: حسين مروة : النزعات المادية . ص/٥٧٠ / . المعطيات السابقة نفسها .

وهذا ما تحقق بشكل أوضح على يد - المعتزلة - وبذلك أثمرت جهود القدريين الأوائل على يد الحسن البصري ومدرسته المي أنجبت فيما بعد - واصل بن عطاء - مؤسس أول فرقة تدافع عن الحرية الإنسانية بقواعد وأصول فكرية وتنظيمية. وقبل البحث في نظرية الحرية الإنسانية لدى المعتزلة لا بد من بحثها لدى نقيضها.

## الجبريــة:

أورد الشهرستاني في الملل والنحل تعريفاً للحجر والجبرية. قال: (الجبر هو نفى الفعل حقيقة عن العبد، وإضافته إلى الرب) '.

ثم يقسم الجبرية إلى عدة فرق أولها (الجبرية الخالصة، هي لا تثبت للعبد فعلاً ولا قدرة على الفعل أصلاً... وهم أصحاب جهم بن صفوان وهو من الجبرية الخالصة)".

وتقول الجبرية: (إنه لا فعل لأحــد في الحقيقــة إلا لله وحــده، وأنــه هــو الفاعل، وأن الناس إنما تنسب إليهم أفعالهم على المجاز)".

ويتابع الشهرستاني فيقول عن بقية فرق الجبرية (والجبرية المتوسطة وهي التي تثبت للعبد قدرة غير مؤثرة أصلاً. فإما من أثبت للقدرة الحادثة أثراً ما في الفعل وسمى ذلك كسباً، فليس بجبري) أ.

<sup>· -</sup> الشهرستاني : الملل والنحل ، تحقيق محمد سعيد كيلاني ، دار المعرفة ، بيروت لبنان ، ص/٥٥/ .

<sup>ً -</sup> التمهرستاني : الملل والنحل ، المعطيات السابقة نفسها ص /٨٦ /

<sup>&</sup>quot; - الأشعري: مقالات الإسلاميين ج ١ ص /٢٧٩ / .

<sup>\* -</sup> الشهرستاني : الملل والنحل ، المعطيات السابقة نفسها ص /٨٥/

فالجبرية تيار فكري يرى أن لا فاعل إلا الله وحده، وينفي الفعل الإنساني، وقدرة الإنسان على الفعل - إلا بمشيئة الله - ويرى أن العقل الإنساني عاجز أن يحيط بمجريات الحياة، فهي خير وعدل وإن ظهرت بمظهر الشر. لذلك فالإنسان لدى الجبرية كائن مسلوب الإرادة، لا قوة له ولا استطاعة، يتحرك بالقدرة الإلهية، ويسيطر عليه الجبر الإلهي.

يعتمد الجبريون في إثبات وجهة نظرهم على عدة براهين: منها إذا اعتبر العبد خالقا لأفعاله، ترتب على ذلك تحديد القدرة الإلهيه، وبالتالي فالعبد شريك لله في إيجاد ما في هذا العالم. ولا يمكن أن تشترك قدرتان بفعل واحد. لذلك فالله هو الخالق لأفعال خلقه، وبإرادته وحده فليس لقدرة العبد تأثير على قدرة الله، وما الإنسان إلا محل لما يجريه الله على يده، فهو مجبر حبراً مطلقا وهو والجماد سواء، ولكنهما يختلفان في الشكل فقط، ف (لا عمل لأحد غير الله تعالى، وإنما تنسب الأعمال إلى المخلوقين على الجاز، كما يقال زالت الشمس ودارت الرحى).

إلا أن ممثل الجبرية الخالصة - جهم بن صفوان، لم يكن متماسكاً في أسس جبريته، فقد نقضها - دون علم منه - قال: (إن الله لا شيء وما من شيء، ولا في شيء، وإن الله لا تقع عليه صفة ولا معرفة شيء ولا توهم شيء) نفهم من ذلك أن جهماً ينفي عن الله أية صفة تعني تشبيهه بالمخلوقات. لكن الجبرية تؤكد بأن كل شيء يجري بقدر الله - وقدر الله قديم أزلي. وهذا يعني بأن قدر الله معلوم له. فالله يعلم ذلك ويحدده

<sup>&#</sup>x27; – عبد القاهر البغدادي : الفرق بين الفرق ، منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت ط ٤ عام ١٩٨٠ ص ١٩٨٠ / ص ١٩٩/ /

لا حسين مروة: النزعات المادية ، المعطيات السابقة نفسها ص / ٦٠٠ / عن كتاب الملطي : التنبيه والرد على أهل الأهواء ص/١٩٤ / /

مسبقاً، أي أن علمه بقدره قديم أزلي، والعلم صفة، وهذا ما نفاه جهم عن الله، فوقع في التناقض مع ما قاله. وإما أن الله يقدر شيئاً وهو لا يعلم ما قدر، فهذا جهل، وهو محال بحق الآلهة... أم أنه عالم بعلم محدث، وهذا ما يبرز عدة أسئله منها: كيف حدث له العلم؟ أقبل حدوث المقدّر؟ أم بعده؟ أم معه؟ وحين يحدث له العلم المحدث، هل يتغيّر؟ أم أنه بذات الحال قبل العلم وبعده؟... وكلها أسئلة تشير إلى تناقض جهم في هذه المسألة.

ويجيب الشهرستاني عن جهم فيقول: (أن جهماً يثبت لله علوماً حادثة لا في محل، ولا يجوز أن يعلم الله الشيئ قبل خلق، لأنه لو علم شم خلق، أبقى علمه على ما كان؟ أم لم يبق؟ فإن بقى فهو جهل فإن العلم بأن سيوجد... الشيء، غير العلم بأن قد وجد، وإن لم يبق فقد تغير، والمتغير مخلوق ليس بقديم). وهذا محال أيضاً.

من الملاحظ أن جهماً أكد العلم الحادث لله مع وقوع الفعل، وهذه هي المشكلة التي وقع فيها. فكونه أكد جبرية الإنسان، والإرادة المطلقة لله، والتقدير القديم، كان عليه إثبات العلم القديم لله. أي قبل حدوث الفعل، ليكون متماسكاً مع اسس جبريته. لكن قوله بالعلم الحادث مع وقوع الفعل، حعل أفعال الإنسان غير مقدرة مسبقاً، وغير معلومة لله إلا مع وقوعها، وكونها لم تحدث بعد فلا علم لله بها. إذاً فإرادة الإنسان وأفعاله غير محكومة بإرادة الله، وهذا يتناقض مع النتائج التي توصل إليها جهم؛ من جبرية مطلقة على الإنسان، وإرادة وحرية مطلقة لله. وكان عليه أن ينفي الجبر عن الإنسان بدل أن يؤكده.

مما سبق نستطيع القول: أن الجبرية تنطلق من تلازم العلاقة بين قضيتين أساسيتين.

<sup>&#</sup>x27; - د: حسين مروة : النزعات المادية ، المعطيات السابقة نفسها ص /٢٠٦-٧- / ٢

الأولى هي العلاقة بين الإله والخليفة وهي علاقة تطابقية - لا بسل حلولية. أي حلول الإله في الخليفة، ينتج عنها حرية مطلقة للخليفة الإله. أما العلاقة الثانية فهي علاقة الخليفة الإله بالعامة وهي علاقة تناقضية، أطرافها حرية مطلقة للخليفة الإله. وحبر مطلق للإنسان العامة ينتج عنها حكم ملكي مطلق مؤبد.

لذلك فالجبرية المطلقة هي حبرية العامة وحرية الخليفة الممثل للطبقة الإقطاعية العسكرية التجارية آنذاك. أما الجبرية المتوسطة فهي حبرية العامة دنيوياً ومرجئة الحل والحرية إلى – اليوم الآخر، أي أنها تمثل ضرورة فرض الواقع الإستسلامي حياتياً للعامة؛ الرافضة داخلياً وهمياً، لأنه رفض مؤجل. والحرية المطلقة للخليفة الإله، والذي يحاسب – إن أخطأ – من قبل الإله وليس من قبل العامة، والحساب مؤجل إلى اليوم الآخر.

لهذا استطاعت السلطة الممثلة للإقطاعية العسكرية التجارية، وننيجة لهيمنتها،أن تستخدم الجبرية أيديولوجية تبرير لديمومة حكمها وتسلطها.

لكنه نتيجة للتطور التاريخي ولنمو عوامل التقدم الاجتماعي، الناتج عن تعاظم مستوى القوى المنتجة، وتخلف مستوى العلاقات الاجتماعية، وبالتالي إزدياد حدة الصراع الطبقي بين العامة وممثليها الفكريين، وبين الإقطاعية العسكرية التجارية والمدافعين عنها فكرياً، لم تستطع نظرية الجبر، الإستمرارية كأداة تبرير لحكم السلطة المهيمنة وأداة تعمية للجماهير. لذلك، برز تيار آخر يدّعي الحرية الإنسانية علمًا ويؤكد الجبر حقيقة وظممناً، ولكن بأقل حدة، وهو تيار الأشعرية.

### الأشسعرية:

أنكرت الأشعرية قبول الجبرية الخالصة، خاصة وأنه لا يتناسب مع التكليف، والثواب والعقاب، ولا مع العدل الإلهي، وإحساسنا بالقدرة على الإختيار بين فعل وآخر. قالت: (إنا لا نقول أن العبد ليس بقادر، بـل نقـول أنه ليس خالقاً). أن فالإنسان فاعل مختار لأفعاله، ولكن ليس على جهة الخلق وإنما على جهة " الكسب " فالله هـو الخالق لأفعـال النـاس، لكـن صـرف الإنسان قدرته إلى الفعل - كسب له. فالمقدر أي الفعل واحد، داخـل تحـت القدرتين الإلهية والإنسانية، ولكن بجهتين مختلفتين، فهو مقدور لله على جهـة الخلق، ومقدور للإنسان على جهة - الكسيب -. (إن الفرق بين الفعل الواقع من الله عز وجل، والفعل الواقع منا، هو أن الله تعالى أحترعه وجعلـه حسماً أو عرضاً أو حركة أو سكوناً أو معرفة أو إرادةً أو كراهيةً، وفعل عـز وجل، كل ذلك فينا بغير معاناة منه، وفعـل تعـالي، لغير علة، وأما نحن فإنـما كان فعلاً لنا لأنه عز وجل، خلقه فينا، وخلق إختيارنا له، وأظهره عز وجهل فينا محمولاً لاكتساب منفعة أو لدفع مضرة، و لم نخترعه نحن) أويتضح موقف الأشاعرة أكثر، عندما يضطرون لتبيان معنى القدرة الإنسانية الكاسبة. أهيى دائمة وقبل الفعل؟ أم متزامنة مع الفعل فقط، تابعة لإرادة الإله ومشيئته؟ بمعنى أوضح. أمتلازمة وحوديـاً بالإنسـان؟ أم أنهـا إلهيـة مفارقـة، توضع في الإنسان أثناء الفعل وتسلب منه بعده، تبعاً لمشيئة الإله وإرادته؟... يجيب الأشاعرة على ذلك (إن الإستطاعة... شيئان: أحدهما قبل الفعل وهي سلامة الجوارح وارتفاع الموانع، والثاني لايكون إلا مع الفعل، وهي القدرة الواردة من الله تعالى.) ".

۱۹۳۸ ص/۸۶/.

<sup>&#</sup>x27; - فخر الدين الرازي : ، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين . تحقيق علي سامي النشار . ط القاهرة عام

۲ - ابن حزم: الفصل في الملل والأهواء والنحل ج٣ ص/٣٥/.

ابن حزم: الفصل في الملل والأهواء والنحل. ج٣ المعطيات السابقة نفسها ص/٣٠/.

بهذا عاد الأشاعرة إلى حقيقتهم حبريين بعد طول حدال وتظاهر بالبين بينية، فالقدرة الإنسانية إنما هي في حقيقتها قدرة إلهية، يمنحها الله الإنسان ساعة يشاء إقامة الفعل على يديه، وقولهم: "لايكون إلا مع الفعل "فالمعية تعني عدم التلازم الضروري وحودياً بين الإنسان وقدرته. وهذا إلغاء للقدرة الإنسانية. فهي ليست منه أو فيه وإنما مفارقة له ومعه ساعة يشاء الله. فالإنسان لدى الأشاعرة مسلوب الإرادة والقدرة دائماً، ذلك لأن قدرته تابعة لمشيئة الإله. فالإنسان بهذا حرّ بحازاً، بحبرٌ حقيقة، لأن قدرته على جهة المحاز لا الحقيقة. وهذا ما أقروا به أخيراً أن (أفعال العباد واقعة بقدر الله تعالى وحده وليس لقدرتهم - أي الناس. ع.ع - تأثير فيها، بل الله سبحانه أحرى العادة بأنه لايوجد في العبد قدرة وأختياراً، فإذا لم يكن هناك مانعاً وحد فيه فعله المقدور مقارناً لهما، فيكون فعل العبد مخلوقاً لله تعالى إبداعاً وإحداثاً ومكسوباً للعبد، والمراد بكسبه إياه مقارنته بقدرته وإرادته من غير وأن يكون هناك كنه تأثيراً ومدخلاً في وجوده سوى كونه محلاً له.) أ.

وهنا جاء قول ابن رشد في الكسب الأشعري مطابقاً للحقيقة (وأما الأشعرية فإنهم راموا أن يأتوا بقول وسط بين القولين فقالوا إن للإنسان كسبا، وأن المكتسب به والكسب مخلوقان لله تعالى، وهذا لامعنى له، فإذا كان الإكتساب والمكتسب مخلوقين لله سبحانه فالعبد ولا بد مجبور على اكتسابه.) ٢.

على الرغم مما سبق، فقد مثّل هذا التيار العديد من المفكرين أمثال الباقلاني سنة /١٠١٧ هـ/ ١٠٢٧ م/، والأسفراييني سنة /١٠١٨ هـ/ ١٠٢٧ م/ والجويسي سنة / ٤١٨ هــ - ١٠٨٥ م/، ونال الغزالي /٥٠٥ هــ

<sup>&#</sup>x27; - محمود عمر الزمخشري : كشاف اصطلاحات الفنون . ط القاهرة عام ١٣٠٧ هـ ص/١٢٣٤/

ابن رشد : فلسفة ابن رشد وتحوي كتابين فصل المقال ومناهج الأدلة ، طباعة وتصحيح المكتبة المحمودية
 ط۲ عام ۱۹۳٥ ص/۱۳۶٧.

الإنسانية وتلازمها الضروري للفعل فحسب وإنما العلاقات السببية بين الموجودات الطبيعية أيضاً يقول: (الإقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً وما يعتقد مسبباً، ليس ضرورياً عندنا، بل كل شيئين ليس هذا ذاك، ولا ذاك هذا، وإثبات أحدهما متضمن لإثبات الآخر، ولا نفيه متضمن لنفي الآخر، ولا نفيه متضمن لنفي الآخر، فليس من ضرورة وحسود أحدهما وجود الآخر، ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر، مثل الري والشرب، والشبع والأكل... وإن إقترانها لما سبق من تقدير الله سبحانه لخلقهما على التساوق، لا لكونه ضرورياً في نفسه غير قابل للفرق، بل في المقدور، خلق الشبع دون الأكل، وخلق الموت دون جز الرقبة، وإدامة الحياة مع جز الرقبة.) أ.

الكلام واضح حتى أن الغزالي أعفانا التعليق عليه.

لكن الغزالي، وإن رفض الفعالية الإنسانية، والطبيعية أيضاً، إلا أنه لم ينكرها بشكل مطلق، وإنما الحقها بفاعل واحد حر مختار - دون غيره - يفعل ما يشاء، ولا يسأل عما يفعل، وهو الإله، لكن إله الغزالي هذا، يفعل بلا ضابط ولا قانونية، فالضروري والممكن والجائز والمحال لديب سواء، فهو جبار في ملكه، ولنترك الغزالي يحدثنا بنفسه: (فالنعين مثالاً واحسداً وهو الإحتراق في القطن، مثلاً مع ملاقاة النار، فإنا نجيز وقوع الملاقاة بينهما دون الإحتراق، ويجوز حدوث إنقلاب القطن رماداً محترقاً دون ملاقاة النار... بل نقول: فاعل الإحتراق يخلق السواد في القطن والتفريق في أجزائه وجعله حراقاً ورماداً هو الله تعالى، إما بواسطة الملائكة أو بغير واسطة، فأما النار فهي جماد لافعل لها.)

<sup>&#</sup>x27; - الغزالي : تهافت الفلاسفة ، ص/٦٥ / ط القاهرة عام ١٩٠٣ .

أ - الغزالى : تهافت الفلاسفة ، ص/٥٦/ المعطيات السابقة نفسها.

بهذا وضع الغزالي النتيجة النهائية - الأولية للفكر الجبري في تصوره للإنسان، مسلوب الإرادة والفاعلية، قاصر العقل، وما عليه إلا التسليم لقدر الإله - الإله على الأرض.

بذلك نختم كلامنا عن الرؤية الحقيقية للمؤمن - الإنسان العامة - من وجهة نظر فرق الجبرية وإمامها، والتي مثلت وجهة نظر سلطة الطبقة الإقطاعية العسكرية التجارية في معظم الأحيان، وهي ذات النظرة لمسألة القضاء والقدر والجبر والإختيار.

هذا ما أرادوه لعامتهم، وعملوا من أجل تحقيقه وتكريسه، ولكن هل حققوا ذلك؟ وما دور التيار النقيض؟. وقد تمثل في المعتزلة المنافحين عن الحرية الإنسانية، حتى كانوا الورثة الحقيقيين للقدريين الأوائل، والأسلاف الثقاة لمن جاء بعدهم، ومنهم ابن رشد.

### المعتزلة يوطدون دعائم الحرية الإنسانية:

إن البحث في البناء الفكري للمعتزلة، يلزمنا الإهتمام بمقولاتهم الدالة على رؤيتهم للحرية الإنسانية، أي المقولات الخاصة بالقدرة والفعالية الإنسانية، ومسؤولية الإنسان عن أفعاله وعلاقة ذلك بالإله والمحتمع.

اتفق المعتزلة (أن أفعال العباد من تصرفهم... حادثة من جهتهم) ١٠

وإن الإنسان (محدث وفاعل) ٢. على جهة الحقيقة لا الجحاز، فإن من قال: (إن الله سبحانه، خالقها ومحدثها، فقد عظم خطؤه) ٢.

<sup>&#</sup>x27; - القاضي عبد الجبار : المغني في أبواب التوحيد والعدل ج.٨ ، ص/١٦٦/.

<sup>ً -</sup> القاضى عبد الجبار : المغني في أبواب التوحيد والعدل ج.٨ ، ص/ ١٦٦/.

 <sup>&</sup>quot; - القاضى عبد الجبار : المغني في أبواب التوحيد والعدل ج٨ ، ص/٢/.

لذلك: (العبد قادر حالق لأفعاله، بخيرها وشرها، مستحق على ما يفعله ثواباً وعقاباً في الدار الآخرة، والرب تعـــالى منزه أن يضاف إليه شــرٌ وظلمٌ، وفعل هو كفر ومعصية، لأنه لو حلق الظلم كان ظالماً) أ.

بهذا لم تثبت المعتزلة للإنسان فعلاً فحسب، وإنما أثبتوا قدرته على خلق الأفعال المتضادة، خيراً أو شراً، وعنها تلزم مسألة الشواب والعقاب، المترتبة على كون الإنسان حراً مختاراً لفعله وإذا لم يكن ذلك كذلك كذلك وكان الشواب باطلاً، والعقاب ظلماً، وكلاهما الباطل والظلم شر، والله عادل لايفعل الشر، إذا كان القدر خيره وشره من الإنسان - ذلك لأن الظلم والجور صفتان ذاتيتان في الفعل والفاعل، لايمكن أن توصف بهما الذات الإلهية لسبين:

آ ـ إن الذات الإلهية عادلة، ولا يمكن لها أن تتناقض مع ذاتها، إذاً فهي ليست ظالمة (إن الباري تعالى حكيمٌ عادل، لايجوز أن يضاف إليه شرٌ ولا ظلم) ٢.

ب \_ إن الذات الإلهية منزهة عن الصفات " وصفاتها هي ذاتها " وكونها عادلة يعني أنها ليست ظالمة أو شريرة ولا تفعل الشر (إنه لو وقف طفل على شفير جهنم، لم يكن الله قادر على إلقائة فيها، وقدر الطفل على إلقاء نفسه فيها) ".

ولجأ بعضهم في معالجة مسألة: إن الله لايفعل الشر، إلى فكرة – العدل الإلهي – واللطف – والحكمة الإلهية والأصلح – ذلك ليتحنبوا مسألة تحديد القدرة الإلهية على الفعل.

<sup>&#</sup>x27; – الشهرستاني : الملل والنحل ، تحقيق كيلاني ، مطبعة دار المعرفة ، بيروت ص/٥٤/.

أ - الشهرستاني : الملل والنحل ، المعطيات السابقة نفسها ص/٤٧/.

<sup>&</sup>quot; - عبد القاهر البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص/٢٦٦/ المعطيات السابقة نفسها.

لكنهم أجمعوا بأن الله لايفعل الظلم أو الشر بشكل عام وإن تعددت التفسيرات وخرجوا بنتيجة مؤداها (محال أن يكون مقدور واحد ألقادرين) .

إذاً فالإنسان هو الفاعل للخير أو الشر، وهو المسؤول عن فعله دون سواه وعلى ذلك يكون الثواب والعقاب، كحكم إلهي على أفعال الناس – كافة الناس – التي اختاروها بروية وتصميم.

بعد أن أثبتوا للإنسان فعلاً، حيراً كان أم شراً، على جهة الإختيار. انطلقوا لمعالجة قضية أساسية هي: ماهية القدرة الإنسانية وعلاقتها بالوجود الإنساني (إن القدرة متقدمة لمقدورها، وعند المجبرة أنها مقارنة له. ولعله بنوا ذلك على أن أحدنا لايجوز أن يكون محدثاً لتصرفاته، وأنهم لما أثبتوا الله تعالى محدثاً على الحقيقة، قالوا: إن قدرته متقدمة لمقدورها غير مقارنة لهما له... - ونحن نقول - إن القدرة صالحة للضدين، ولو كانت مقارنة لهما لوجب بوجودها وجود الضدين، فيحب في الكافر وقد كلف الإيمان، أن يكون كافراً مؤمناً دفعة واحدة وذلك محال) ٢.

وجماع القول أن المعتزلة أجمعت أن (الإستطاعة قبل الفعل) ".

وبهذا نقضوا مقولة الأشاعرة في تحديدهم للقدرة أثناء الفعل فقط، ونفوا (رأي المحبرة أنها مقارنة له) أ. وأثبتوا أن القدرة الإنسانية أهم ميزات الإنسان، كونه فاعلاً مختاراً لفعله، حتى ولو عجز الإنسان عن القيام ببعض الأفعال، لأسباب موضوعية أو ذاتية، فكون الإنسان فاعلاً يعني أنه قادر، وأنه قادر لايوجب أنه فاعل، فالقدرة الإنسانية متلازمة وجودياً بالوجود

<sup>&#</sup>x27; - أبو الحسن الأشعري: المقالات ج٢، ص/٥٦٥/.

أبو الحسن الأشعري: شرح الأصول الخمسة ،ص/ ٣٩٦/.

<sup>&</sup>quot; – الشهرستاني : الملل والنحل ج١ ص/٥٥/ المعطيات السابقة نفسها.

<sup>· -</sup> عبد الرحمن بدوي : مذاهب الإسلاميين ج١ ، ص/١٧٨/ مطبعة دار العلم للملايين.

الإنساني، أن فعل أو لم يفعل (إن القادر منا قد يعجز، لأسباب عارضة، ولأسباب تتعلق بالفعل ذاته عن إيجاد الفعل، وإن هذا العجز لايغير من وصفه بالقدرة والإستطاعة) .

وأعطوا القدرة العقلية أهمية خاصة، يقول الأشعري في تعريفهم للعقل (أنه القوة التي في الإنسان تمكنه من إكتساب العلوم) . والإنسان يعرف الله وجوداً كما يقول العلاف (المعارف ضربان: أحدهما باضطرار وهو معرفة الله عز وجل، ومعرفة الدليل الداعي إلى معرفته. وما بعدها من العلوم الواقعة عن الحواس أو القياس فهو علم اختيار واكتساب). "

ويؤكد الشهرستاني أن المعتزلة: (اتفقوا على أن أصول المعرفة، وشكر النعمة واحب قبل ورود السمع. والحسن والقبح يجب معرفتهما بالعقل) .

لهذا فالمعتزلة أثبتوا للإنسان قدرة على معرفة الحقائق النظرية وممارستها - بوجود الرسل،أو عدم وجودهم - (فالمعرفة من العارف، تفرعت من لبه، عند استعماله لفكره، واستخراجه ما أمر باستخراجه من التمييز بعقله... ولو كان البصر من الله لكان الله المدخل له فيه، الناظر الباصر، دون الإنسان إليه) °. وتحديداً للمسؤولية الإنسانية، عمّق المعتزلة البحث بالفعل الإنساني، وصنفوه إلى: فعل مباشر والإنسان مسؤول عنه لأنه سبب إيجاده، وفعل متولد أو غير مباشر، أو أفعال قلوب وهي الأفعال الإرادية، وأفعال جوارح

<sup>&#</sup>x27; - القاضى عبد الجبار: المغنى ج٤ ، ص/٣٣١/.

٢ - الأشعري: المقالات، ج٢ ص/٤٨١/.

<sup>&</sup>quot; – البغدادي : الفرق بين الفرق ، / ١١١/.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الشهرستاني : الملل والنحل ، ج١ ص/٤٥/.

<sup>· -</sup> القاضي عبد الجبار: المغني ، ج٢ ص/٩٠٩/.

وهي الأفعال الخارجة عن الإرادة، " وبهذا تمايزوا في تحديد المسؤولية، فبعضهم أكدها، وبعضهم اشترط معرفة الفاعل نتائج فعله "

(إنه لايمتنع عندنا أن يستحق الفعل المتولد المذم أو المدح، والعقاب أو الثواب لأنه كالمباشر عندنا في هذا الوجه، إذا فعله وهو عالم بحاله ومتمكن من العلم بذلك) '.

وهذا قادهم للبحث في السببية الطبيعية - بمستوى معين - وعلاقة ذلك بالمسؤولية الإنسانية والحرية الإنسانية.

وعلى الرغم من أهمية ما قدمه المعتزلة في معالجتهم لمفهوم الحرية الإنسانية، فإنه لابد من الوقوف عند محطات هامة، وخاصة ما تم الإعتماد عليه وتجاوزه من قبل ابن رشد.

تمحورت كافة المسائل التي بحثها المعتزلة حول مسألة أساسية، وهي الحرية الإنسانية بوجهها الإجتماعي السياسي، أي انهم أعطوا الأولوية في أبحاثهم للحرية الإنسانية لجانب واحد، وبحثت بقية المسائل بالعلاقة مع المسألة الأم هذه، كعلاقة ثانوية وبما تخدم المسألة الأولى، حتى ليمكننا القول: إن مسألة الحرية الإنسانية بوجهها الإجتماعي – السياسي لدى المعتزلة كان البوتقة التي انصهرت فيها بقية المسائل التي عالجوها، ليس هذا فحسب وإنما اعتبروا الواقع الطبيعي والاجتماعي – بوجوده الموضوعي وعلائقه السببية ذا وجود ثانوي بالعلاقة مع الذات الإنسانية الحرة، يقول الدكتور طيب (إن المعتزلة في طرحهم مسألة الفعل الإنساني الحراعلى هذا النحو الإنساني، قد أثاروا جانباً أساسياً ثورياً من جانب قضية الحرية: الإنسان بخيره وشره، بحبه وحقده، بعدالته واضطهاده، هو المسؤول عن نفسه. إنه هو جذر

١ - القاضى عبد الجبار المغنى : ج٩ ، ص/ ١٦٧/.

المشكلة وهو المؤهل لحلها. إن هـذا الموقف الإنساني قـد تكـون في أحشـاء التقدم الاجتماعي والاقتصادي والعلمي والسياسي آنذاك) '.

وهذا يتناسب مع قولهم بقدرة الذات الإنسانية ليس على التحول فقط وإنما على الخلق، خلق الجواهر والأعراض، ويتناسب أيضاً مع فهمهم للعلاقة الله - الله الم - الإنسان، فبالنسبة للجانب الأول من هذه العلاقة الله - العالم، أقروا أولوية الله وثانوية العالم وحدوثه. أما بالنسبة للجانب الآخر وهو الله - الإنسان، فقد رأوا محدودية قدرة الإله، فهو يفعل العدل والخير فقط بينما القدرة الإنسانية فبإمكانها فعل أحد الفعلين المتقابلين، أي الخير أو الشر، ومنه بحثتا العلاقة: الإنسان - العالم - الطبيعي والاجتماعي - ومن منطلق قدرة الإنسان اللامحدودة على الفعل، أي من أولوية الإنسان وفعله وقدراته، وثانوية الوجود الطبيعي والاجتماعي وهنا يصح كلام محمد عمارة: (إذا كان ذلك قد جعل تناولهم لأثر الظروف الموضوعية القائمة عمارج الذات الإنسانية على حرية هذه الذات واختيارهاغير واضح في مباحثهم بالدرجة الكافية أحياناً، مما يوحي بأنهم قد بالغوا بعض الشيء في مناحثهم بالدرجة الكافية أحياناً، مما يوحي بأنهم قد بالغوا بعض الشيء في وتتحكم بالوجود) ٢.

لذلك خرجوا بنتيجة مفادها: الإنسان فاعل حر، يفعل الإرادة والمراد، ويخلق الوجود الاجتماعي، أي أنه فاعل رغماً عن الظروف الموضوعية، وإن كانت متضادة مع إرادته، (إن العبد يفعل الإرادة والمراد، وسائر ما يحمل في جوارحه من الأكوان والإعتمادات وغيرها) ".

<sup>&#</sup>x27; - د: طيب تيزيني : مشروع رؤية حديدة ، مطبعة دار دمشق ص/٢١٨/.

حد: محمد عمارة : المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ص/ ٨١ / ٢٨ / المعطيات السابقة نفسها

<sup>&</sup>quot; - القاضي عبد الجبار: المغني في أبواب التوحيد والعدل ، ج٩ ص/ ١٣ / ، المعطيات السابقة نفسها .

وحتى من تكلم - من المتأخرين منهم - في الأسباب الموضوعية للموجودات، وكاد الوصول إلى نتائج عملية مرموقه، أمثال الجاحظ وعبد القادر الجبار والنظام، ولكنهم عادوا وأكدوا أولوية الفعل الإنساني وثانوية الوجود الطبيعي والاجتماعي، واعتباره موضوعاً لفعالية الذات الإنسانية، يقول الجاحظ في معرض رده على أصحاب الطبائع - وكان قد وصف بأنه منهم - (فإن زعمتم أن كل واحد من هؤلاء، إنما هو رهن بأسبابه، وأسير في أيدي علله، عذرتم جميع اللئام وجميع المقصرين وجميع الفاسقين الظالمين).

هنا يبرز بوضوح اعتبارهم الوجود الطبيعي الاجتماعي موجوداً سلبياً وثانوياً ويبرزُ عدم اهتمامهم بالوجود - الطبيعي والاجتماعي - والتركيز على الجانب السياسي من المسألة، وهذا يعود لأولوية الذات الإنسانية؛ وثانوية الوجود عندهم، تلك المسألة التي أولاها ابن رشد الجانب الأساسي المستحق، فجاء فهمه للحرية الإنسانية متناسباً مع نتائج العلوم الطبيعية والإنسانية لتلك المرحلة في أفقها الاجتماعي والتاريخي، وبرز تقييم محمد عماره لمفهوم ابن رشد للحرية الإنسانية تقييماً غير دقيق عندما قال: (ونحن نعتقد أن هذا الثقل الذي أعطاه ابن رشد للظروف الموضوعية هو الذي جعله يرى نطاق الحرية الإنسانية أقل مما رآه المعتزلة... فلقد رأى في الظروف الموضوعية قيوداً تحد من حرية الإنسان في وضع إرادته الحرة في التطبيق، وقدر هذه الظروف أكثر من تقدير المعتزلة لها.) ٢.

حقيقة نقول مع محمد عمارة بأن ابن رشد قدر الظروف الموضوعية أكثر من تقدير المعتزلة لها، ولكن هذا ليس نقطة ضعف كما رآها محمد عمارة، ولكنها مركز القوة والصحة في فلسفة ابن رشد وفهمه للحرية الإنسانية،

<sup>&#</sup>x27; - الجاحظ: الحيوان ج ١ ص/٢٠٢ - ٢٠٢ /.

 <sup>-</sup> محمد عمارة : المعتزلة ومشكلة الحرية ، ص/١٣٣ / المعطيات السابقة نفسها .

فبذلك تجاوز نقطة ضعف المعتزلة وقصور فلسفتهم. إن عملية قفز المعتزلة فوق الوجود الطبيعي والاجتماعي واعتبارهما ثانويان، والتمحور حول الذات الإنسانية جاء ثمرة لمفهومهم حول العالم، فالعالم محدث من العدم، وكلاهما العدم والعالم مخلوقان لله.

يقول الدكتور طيب تيزيني: (إن النظام الفكري المعتزلي محاط بغلاف تأملي) ١.

وهذا أداهم لاعتبار الموحود - الطبيعي والإجتماعي - ثانوياً بالنسبة للإله، ولاعتبار الوحود والإله ثانويان بالنسبة لفعالية الذات الإنسانية، فخرجوا بنتيجة مؤداها: أنا فاعل - أنا حر دون شروط.

لقد انصهرت كافعة المفاهيم ضمن مفهوم الذات الإنسانية، وانصهر الوجود كله في وجود الذات الإنسانية. وأخذت مقولتهم الشكل التالي: الذات الإنسانية الفاعلة متضمنة ذات الوجود وذات الإله.

إن أقل ما نقوله عن هذه النتيجة،هي أنها أخذت جانباً واحداً من العلاقة – الوجود – الإنسان – جانب الذات الإنسانية، متضمنه فيه جانب الوجود، ولم تدرك شمول العلاقة الجدلية بينهما: الذات المنفعلة الفاعلة والوجود الفاعل المنفعل، أولوية الوجود وثانوية الذات في تلك العلاقة.

لهذا كانت فلسفتهم فلسفة ذاتية للحرية الإنسانية، فالإنسان - لديهم فاعل حريفعل ما يشاء وما الوجود إلا موضوعاً قابلاً لفعله، وهذا ليس إلا رد فعل على رؤية الجبرية بشتى فرقها، التي أكدت الجانب الآخر للمسألة - لكنه ليس جانب الوجود الموضوعي، وإنما ألحقت الذات الإنسانية والوجود الموضوعي بذات مفارقة للطبيعة، فاعلة حرة دون سواها.

<sup>&#</sup>x27; - د: طيب تيزيني : مشروع رؤية حديدة ص/٢٢/ المعطيات السابقة نفسها .

لهذا فإن كانت الجبرية قد اعتبرت الإنسان منفعلاً لا فاعلاً، فإن المعتزلة اعتبرته فاعلاً لا منفعلاً.

وإن انطلقت الجبرية من ذات الإله الفاعل الحر بإطلاق، وما العالم والإنسان سوى مخلوقين محدثين من العدم المطلق، فإن المعتزلة انطلقت من الذات الإنسانية الفاعلة وما العالم إلا مخلوق لإرادة الإنسان وفعاليته، وبالتالي فالجبرية عبرت عن عبودية الإنسان وخضوعه هذا هو قضاء الله وقدره بالنسبة إليها، والمعتزلة عبرت عن حرية مطلقة للإنسان، فاقدة لموضوعها، حرية إرادية ذاتية، ذلك أنهم لم يدركوا العلاقة الجدلية بين الذات الإنسانية والوجود، فبدل أن يموضعوا الذات أولاً ويذيتوا الموضوع ثانياً، اعتمدوا جانباً واحداً وهو تذييت الموضوع أولاً وآخراً، وما الموضوع الأساسي من بين المواضيع إلاً سلطة الطبقة الإقطاعية التجارية العسكرية الحاكمة، فلقد تمركزوا في أبحاثهم حول الجانب السياسي من الموضوع ولم ينظروا إلى الإنسان كمقولة وجودية - اجتماعية - معرفية تاريخية شاملة وإنما نظروا إليه من جانبه الاجتماعي السياسي، أي الاجتماعي الفاقد لشروطه الموضوعية، فكانت أبحاثهم إرادية في معظمها فاقدة للرؤية العلمية الشاملة، وجاءت أقيستهم جدلية خطابية - كما وصفها ابن رشد - دون الشاملة، وجاءت أقيستهم جدلية خطابية - كما وصفها ابن رشد - دون مستوى البراهين العقلية.

أخيراً نقول: إذا كنا قد تناولنا الجوانب التي أغفلها المعتزلة وتم تجاوزها – بحدود معينة – فيما بعد من قبل ابن رشد، فإن هذا لايبعدنا عن القول: بإن مستوى طرحهم لمسألة الحرية الإنسانية جاء متناسباً مع مستوى تطور قوى الإنتاج ضمن البنية الاجتماعية – الإقتصادية آنذاك، فلقد حسدوا تطلعات القوى الطبقية الصاعدة تاريخياً آنذاك ورؤيتها للعلاقات السائدة والعلاقات الرأسمالية الحرة الناشئة، وجاء ذلك متناسباً مع مستوى التطور

العلمي وعوامل التقدم الاجتماعي في ذاك الوقت. وإن وضعوا في مكانهم التاريخي، فإنهم على الرغم من عدم إدراكهم العلاقة الجدلية بين الذات الإنسانية والوجود، فإنهم قادة أفذاذ مثّلوا تياراً فكرياً تقدمياً، دافعوا عن حرية الإنسان العامة في وجه الإنسان السلطة الإقطاعية العسكرية التجارية، وطرحوا أفكارهم بكل حرأة، وكانوا السلف الصالح - فكراً وممارسة - لابن رشد، والوريث الشرعي للقدريين الأوائل، انصهرت في بوتقتهم واغتنت كافة الروافد الفكرية للقائلين بالحرية الإنسانية.

وجماع القول: (أن الوجهة اللاجدلية العامة لأراء المعتزلة في " الحرية الإنسانية " لاتدعو إطلاقاً إلى الإقلال من قيمتها، بـل إن هــذه الأراء – منظوراً إليها في إطارها التاريخي – مارست دوراً عملاقاً في طرح قضية الإنسان من وجهة نظر هرطقية مادية) '.

مما سبق نوجز البحث لنقدم صورة مبسطة عـن التطـور التــاريخي لمفهـوم الحرية الإنسانية في الفكر العربي الإسلامي قبيل ابن رشد.

إن التيار الفكري العقلاني الذي طرح مسألة الإختيار ونادى بالحرية الإنسانية، قد جاء متلازماً مع مبادىء الإتجاه الديموقراطي في الإسلام، هذا الإتجاه الذي طرح فكرة العدالة والمساواة وضرورة الإصلاح الاجتماعي، كون الإنسان قادراً على التغيير الإصلاحي في المجتمع، وكان ذلك تعبيراً عن طموحات العامة - المسلمة وغيرها - وتطلعها إلى حياة أفضل، وتعبيراً عن ضرورة التقدم الاجتماعي من خلال العوامل الناشفة في البنية الاجتماعية الإقتصادية.

<sup>&#</sup>x27; - د: طيب تيزيني : مشروع رؤية جديدة . ص/٢١٩/ . المعطيات السابقة نفسها.

لهذا فقد جاء هذا التيار الفكري، تياراً تقدمياً إنسانياً يحرض الإنسان - العامة - على الفعل، مؤكداً قدرته على التغيير ومسؤوليته عن أفعاله، وجاء بذات الوقت نقيضاً للفكر الجبري - التبريري الذي حاول سلب الإنسان قدرته على الفعل، وربط مصيره وحياته بقدرة خارقة مفارقة للطبيعة، تمثلت دنيوياً في الطبقة الإقطاعية العسكرية - التجارية، وسلطتها الحاكمة.

لم يكن فكر الاختيار والحرية الإنسانية وليد استحابة القدريين والمعتزلة لوضعيتهم الإحتماعية فحسب، وإنما كان امتداداً للفكر التقدمي بشكل عام ضمن حط التواصل الفكري، في صراعه مع الفكر الجبري التبريري اللا عقلاني، الذي ساد قبل الإسلام. ومع بداية الحركة الإسلامية برز فكر التحرر هذا مستجيباً للوضعية الجديدة،ومعبراً عن تطلعات العامة،وأداة تغيير لها حتى أيام الخليفة الثالث - عثمان - حيث تغيرت العلاقات الاجتماعية - الإقطاعية والساسية معبرة عن سيطرة العلاقات الإقطاعيسة بوجهها العسكري - التحاري وسيادة الفكر الجبري - التبريري في صراعه مع التيار الفكري العقلاني، وتعمقت حذور الجبرية من خلال التربة المناسبة لها، فالنظام العسكري الإقطاعي التجاري قد وطد أركانه - في العهد الأمـوي -وسيطرت العلاقات الإقطاعية، ونشط الفكر الجبري في محاربته الفكر العقلاني الحير، ميرراً ومكرساً العلاقات الإقطاعية. وبرز القدريون الأوائل بمثلون تطلعات العامة، منافحين بفكرهم وممارستهم عن الحرية الإنسانية، معتمدين على الشريعة والعامة في مكافحة الفكر الجبري التسليمي، وممثليه من الإقطاعية وسلطتها، وتبلور الصراع عن مبادىء أساسية أجمع عليها - أهل العدل والتوحيد - تعبر عن خطوة جديدة للفكر الحر، وتبرز أسس وشروط تحقيق الحرية الإنسانية، فالإنسان قادر فاعل ومسؤول عن فعله، ومسؤوليته تكمن في معرفته نتائج فعله، وبرز من بينهم قادة عظام أعطوا مفهوم الحريـة مداً جديداً ومنهجاً عقلانياً أعمق، فظهر الفكر الفلسفي ثمرة لجهودهم الكلامية المعمقه، ليتناول بحث المسألة الأساسية للإنسانية وهي مسألة وحودها الفاعل وتحقيق ذاتها، إنها الحرية الإنسانية. وكان فيلسوفنا ابن رشد من أبرز المفكرين الفلاسفة الذين تناولوا هذه المسألة فيما بعد.

بعدما قدمناه، آن لنا أن ندخل عالم ابن رشـــد لنعطي صورة عن فلسفته، وعوامل تكونها وبالتالي فهمه للحرية الإنسانية وشروط وكيفية تحقيقها، وبناء بحتمع الإنسانية الحرة.

# الفصل الثالث

مفهوم القضاء والقدر لدى ابن رشد وعوامل تكون فلسفته

### مفهوم القضاء والقدر لدق ابن رشد

إذا كان ابن رشد أخر الفلاسفة العرب المسلمين، فقد كان الذروة في هرم هذه الفلسفة، ذلك أنه استوعب التراث الكلامي والفلسفي السالف، واسترشد بالفلسفة اليونانية عامة والمادية منها خاصة، واستخدم ذلك ليجسد حرية الإنسان – إنسان العامة –، خاصة وأنه كان المعبر عن تطلعات وأهداف نواة الطبقة البرجوازية الصاعدة تاريخياً، والمجسدة للعلاقات الرأسمالية الناشئة والمتضمنة – آنذاك – لتطلعات وأهداف جماهير العامة، في وجه جمود العلاقات الإقطاعية، وتحجر أفكار أصحابها وممثليها.

هذا لم يأت طرحه لمسألة الحرية الإنسانية ترفاً فكرياً، وإنما نتج عن مستلزمات ومتطلبات التقدم الاجتماعي والفكري لتلك المرحلة. فعلى الرغم من صعوبة وأهمية وشمول هذه المسألة، وحد لزاماً عليه معالجتها، ووضع مبادىء وأسس هامة فيها. وقد تجلت صعوبتها من كونها أولاً:

مسألة سياسية تتعلق مباشرة بإنسان العامة وعلاقته بإنسان السلطة، وكونها ثانياً مسألة دينية تبحث في علاقة الإنسان بالإله، والخطأ فيها يؤدي إلى الإتهام بالكفر والزندقة، ومقياس الخطأ هو مصالح السلطة الثيوقراطية وفي أكثر الأحيان - وقناعة ورأى ممثليها من فقهاء، وعامة مجهّلة. وكونها ثالثاً الشغل الشاغل والهدف الأسمى لأية فلسفة في كل زمان ومكان، خاصةً وأن الدعوة الإسلامية تعرضت لها، وبحثت فيها كافة الفرق؛ واعتبرتها المسألة الأولى من بين المسائل التي تعرضت لها الشريعة الإسلامية.

نقول على الرغم من كل ذلك وعلى الرغم من إدراك ابن رشد لأهمية وصعوبة هذه المسألة (وهذه المسألة من أعوص المسائل الشرعية) '.

فقد جعلها الغاية القصوى لفلسفته. لهذا لم تكن حججه إلهاماً، وإنما اعتمد القرآن والسنة المؤطرة مهدوياً، وحرج بنتيجة مؤداها: إن هذه الآيات والأحاديث تؤكد حرية الإنسان واختياره لأفعاله، وقدرته على الفعل، ومسؤوليته عما فعل ومارس من اختيار، أما بعض الآيات والأحاديث التي تنفي عن الإنسان الحرية وتؤكد حبريته، فهذا ليس إلا ظاهرياً، ولو أعملنا العقل في اكتشاف المعنى الحقيقي لوجدناه يؤكد حرية الإنسان واختياره، لذلك يجب عدم الوقوف عند ظاهر المعاني وما كان من هذا القبيل يجب تأويله، بما يتناسب مع البراهين العقلية: (وإن كانت الشريعة نطقت به، فلا يخلوا ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى إليه البرهان فيه، أو مخالفاً، فإن كان موافقاً فلا قول هنالك، وإن كان مخالفاً طلب هنالك تأويله) ٢.

ثم يعمم هذه النتيجة بقوله: (إن كان كل ما أدى إليه البرهان، وخالفه ظاهر الشرع، إن ذلك الظاهر يقبل التأويل) .

ونظراً لوجود الآيات المختلفة المعاني – ظاهريــاً – (افـــترق المســلمون في هذا المعنى إلى فرقتين:

فرقة اعتقدت أن اكتساب الإنسان هو سبب المعصية والحسنة، وإنه لكان هذا ترتب العقاب والثواب وهم المعتزلة) أ.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة ، ص/١٣٤/ ، من كتاب فلسفة ابن رشد المكتبة المحمودية عام ١٩٣٥.

ابن رشد : فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال ، ص/٣٢/ المعطيات السابقة نفسها .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال ، ص/ ٣٢/ المعطيات السابقة نفسها .

أ - ابن رشد :مناهج الأدلة ص/ ١٣٦ / اللمعطيات السابقة نفسها .

وفرقة أخرى اعتقدت نقيض هذا، وهمو أن الإنسان بحبور على أفعاله ومقهور وهم الجبرية. \

وأما الأشعرية فإنهم راموا أن يأتوا بقول وسط بين القولين فقالوا: إن للإنسان كسباً وأن المكتسب به والمكتسب مخلوقان لله تعالى، وهذا لا معنى له، فإذا كان الاكتساب والمكتسب مخلوقان لله سبحانه، فالعبد ولا بد مجبور على اكتسابه) ٢.

هذا ما قاله ابن رشد عن آراء الفرق الإسلامية، التي بحثت في مسألة الحرية الإنسانية وما اعتمدوه من آيات وأحاديث.

ثم يعرض المسألة على البراهين العقلية ويحتكم إلى العقل، فيحد أن الأدلة العقلية أيضاً متعارضة، إذا ما أخذت المسألة من جانب واحد وبإطلاق، على النحو التالي:

إذا كان الإنسان حراً، فهو ليس مجبراً بإطلاق، وإذا كان مجبراً فهو ليسس حراً بإطلاق.

وتبرز صعوبة المسألة بشكل أكبر عندما يوضع الإنسان وقدرته بمحال المقارنة والنقيض لقدرة الإله، ويقول ابن رشد: (إذا فرضنا أن الإنسان موجد لأفعاله وخالق لها، وجب ان يكون ههنا أفعال ليست تجري على مشيئة الله تعالى ولا اختياره، فيكون ههنا خالق غير الله) ٣. أي الإنسان، (وإن فرضناه

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : مناهج الأدلة ص/١٣٦/ المصدر السابق وفلسفة ابن رشد ص/١٢١/ منشورات دار الآفاق.

أ - ابن رشد مناهج الأدلة ص/١٣٦/ المصدر السابق وفلسفة ابن رشد ص/١٢١/ منشورات دار الآفاق
 الجديدة .

<sup>-</sup> ابن رشد : مناهج الأدلة ص/١٣٦ / المصدر السابق وفلسفة ابن رشد ص/١٢١ / منشورات دار الأفاق الجديدة.

أيضاً غير مكتسب لأفعاله، وجب أن يكون مجبوراً عليها وإذا كان الإنسان مجبوراً على أفعاله، فالتكليف هو من باب لا يطاق) .

بذلك يضعنا ابن رشد في صلب المسألة، بعد أن عرض أوجه الصعوبة فيها. فنجد أنه حول ذلك دار الجدل وافترقت الفرق، وكفر بعضهم بعضاً، ولجأ كل منهم إلى زوايا الجوامع وسود الأوراق والصحائف، وبث الدعاة في الأمصار، وجمع حوله الأتباع والأصحاب، آخذاً بجانب واحد من العلاقة دون الجانب الآخر. فنشأت إثر ذلك صراعات فكرية وسياسية واحتدمت، ونتج عنها تحركات شعبية، وممارسات في الحكم إلى هذا الجانب أو ضده.

نلاحظ الأهمية التي يعيدها ابن رشد إلى تلك المسألة والخطورة أيضاً، فمن خلال البحث في تلك المسألة افترقت الفرق. لكن أياً منهم لم يصل إلى الحل الصحيح برأيه.

وهنا وبعد أن وضع ابن رشد نفسه في صلب المسألة، ووضع عقدتها أمام القارىء بدأ يجلى غامضها. فاعتمد على الشرع أولاً.

يقول: (الظاهر من مقصد الشرع ليس هو تفريق هذين الإعتقادين وإنما قصده الجمع بينهما على التوسط، الذي هو الحق في المسألة) ٢.

ولكن ما هو التوسط الذي هو الحق في هذه المسألة؟

إن الباحث في فلسفة ابن رشد، سيجد أن التوسط الذي عناه، هو التوسط الذي أعطى لفلسفته القدرة والصفة العلمية. أنه العلاقة الترابطية بين أطراف المسألة التي ترفض مقولة إما هذا على الإطلاق وإما ذاك. إنها العلاقة الجدلية التي تجمع كلا النقيضين في كل موحد، وهي إدراك لمميزات وسمات

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : ذات المصدر السابق.

<sup>-</sup> ابن رشد: ذات المصدر السابق ، ص/١٣٧/ .

النقائض المتصارعة في وحدتها الكلية، ولكن كيف يمكن الجمع بين هذه النقائض؟ وما هو الوسط الذي يعنيه ابن رشد، ويعطيه صفة الأحقية؟.

لقد عرض ابن رشد المسألة كعلاقة بين الإنسان - والعالم - والإله - وأخذ يحلل تلك العلاقة ليعيد ربطها من جديد، فأخذ الجانب الأساس وهو الإنسان، وقال عنه: (إن الله تبارك وتعالى، قد خلق لنا قوى نقدر بها أن نكتسب أشياء هي أضداد) '.

#### وهنا تيرز عدة أسئلة منها:

ما هي هذه القوى الموجودة في الإنسان؟. وكيف تفعل لأن نكتسب بها أشياء متضادة؟.

ليس هذا الفعل فقط أو ذاك، وإنما يقدر الإنسان على القيام بأي منهما وإن كانا متضادين. إذاً هنا يقرر ابن رشد قدرة الإنسان على الفعل، واستطاعته اكتساب أشياء متضادة، وبالتالي فهو فاعل مؤثر في الأشياء. ولكن السؤال يعترض ابن رشد، هل هذه القوى موجودة في الإنسان دائماً وأبداً أم انها توجد فيه اثناء – ومع – القيام بالغعل فقط، وتُنتزع منه بعد أداء الفعل؟. كما يقول الجبريون والأشاعرة؟ !...

وما يزيد البحث تعقيداً قول ابن رشد: (وإذا كان ذلك كذلك، فالأفعال المنسوبة إلينا أيضاً يتم فعلها بإرادتنا) ٢.

إذا توقفنا عند هذا المستوى من طرح ابن رشد للمسألة، نجده مازال يسبح في بحر الإعتزال، ولم يزد شيئاً عن المعتزلة: أنا قادر – أنا مريد – أنا فاعل – إذاً فأنا حر. أي أن المسألة هنا أخذت من طرف واحد دون الآخر،

<sup>&#</sup>x27; - كتاب فلسفة ابن رشد ، ص/١٢٢/ المعطيات السابقة نفسها.

 <sup>-</sup> كتاب فلسفة ابن رشد ، ص/ ١٢٣/ المعطيات السابقة نفسها.

ودون العلاقة معه، فالوجود يتمحور في ذات الإنسان، أو أن الإنسان هو الوجود كاملًا، والذات الإنسانية هي الأساس، والوجود بكامله ثانوي ومتضمن في الذات الإنسانية.

لكن الغموض ينجلي، عندما يبدأ ابن رشد في توضيح معنى الإرادة الإنسانية (فإن الإرداة إنما هي شوق، يحدث لنا عن تخيل ما،أو تصديق بشيء، وهذا التصديق، ليس هو لاختيارنا، بل هو شيء يعرض لنا عن الأمور التي من خارج.

مثال ذلك: إنه إذا ورد علينا أمر مشتهى من حارج اشتهيناه بالضرورة من غير احتيار فتحركنا إليه... وإذا كان هذا فإرادتنا محفوظة بالإمور التي من حارج ومربوطة بها) '.

إذا كانت إرادتنا هي شوق لشيء نحتاجه ونرغبه، والأشياء التي نرغبها ونشتهيها ذات وجود مستقل عنا، وخارج ذواتنا، وتحرك رغباتنا يعود بشكله الأخير لأثر الواقع – الخارج – في ذواتنا، وحتى إرادتنا ذاتها مرتبطة بهذا الوجود الخارجي – الواقعة – ونتاج له، ولفعل القوانين الواقعية ببعضها، وأثرها على إرادتنا، يقول ابن رشد: (وهذه الأسباب التي سخرها الله من خارج ليست هي متممة للأفعال التي نروم فعلها، أو عائقة عنها فقط، بل وهي السبب في أن نريد أحد المتقابلين) أن (وإذا كان هكذا، فإرادتنا محفوظة بها) .

من هذا يتضح ان ابن رشد يعطي الأولوية في علاقة الذات ،العالم،للعالم وقوانينه الضرورية، فأثره أساسي على إرادتنا في أن نرغب هذا أو ذاك،وأن

١ - ابن رشد : ذات المصدر السابق. سر١٢٦٠ .

<sup>· -</sup> ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة . ص/١٣٧/ المعطيات السلبقة نفسها.

<sup>&</sup>quot; - مناهج الأدلة بن عقائد الملة ، ابن رشد /١٣٦ - ١٣٧ / المعطيات نفسها.

نفعل أحد المتقابلين، وحتى الإرادة ذاتها مشروطة بالواقع، ووجودها مقــــرن ومشروط بوحــود الواقــع، وبالتــالي فوجودهــا يــأتي بالدرجــة الثانيــة بالنســبة لوجوده. وهنا يقال: ماذا بقي للذات الإنسانية من قدرة وإرادة وفعل؟.

وإذا توقفنا عند هذا المستوى من طرح الأسئلة، نخرج بنتيجة مؤداها: أن الإنسان بحبر على فعله، لا قدرة له ولا استطاعة على الفعل، أمام جبروت الواقع وقوانينه الضرورية، فالضرورة والحتمية تحكم العالم، والجبرية تحكم الإنسان.

لكن هذه الخلاصة - النتيجة - التي تقول: أن العالم تحكمه الضرورة والإنسان تحكمه الجبرية، نتيجة ليست مطلقة الصحة، وهذا ما يتضح عندما يبدأ ابن رشد بمناقشة الإكتساب الإنساني، أي العلاقة بين المذات الإنسانية والعالم الخارجي، من خلال الفعل الإنساني (لما كان الاكتساب لتلك الأشياء، ليس يتم لنا إلا بمواتاة الأسباب التي سخرها الله لنا من خارج، وزوال العوائق عنها) .

فرغباتنا لا تتحقق وإرادتنا وقدراتنا لا تجدي فعلاً، إلاَّ بشرط أن - تواتيها - القوانين الموضوعية التي تحكم العالم، وتحكم كافة الموجودات، ليس هذا فحسب وإنما أيضاً من خلال إزالة الأسباب المعيقة لفعل هذه القوانين.

فمن خلال العلاقة الضرورية، وبالأحرى الجدلية بين ذواتنا والعالم، والوجود الأول للعالم والثاني للذات الإنسانية، نحقق رغباتنا، وهذا ما يسمى – اكتساباً – إذاً فالاكتساب عند ابن رشد: فعالية الذات الانسانية في الواقع المشروط قانونياً ضمن العلاقة الجدلية للواقع – الذات –.

١ - ذات المصدر السابق ص١٢٧٠/

وبوصول ابن رشد إلى مغهوم الاكتساب من خلال العلاقة الجدلية بين الذات والموضوع – الواقع، يصل إلى تعريف القدر: (فالأفعال المنسوبة فعلها إلينا أيضاً يتم فعالها بإرادتنا، وموافقة الأفعال التي من خارج وهي المعبر عنها بقدر الله.) '.

فالقدر هو: الفعل الإنساني الناتج عن العلاقة الجدلية بين إرادتنا والعالم الموضوع،ضمن وتبعاً لقانونية هذا العالم، مع التأكيد على أولوية الواقع وثانوية الذات.

بعد ذلك يبدأ ابن رشد البحث للوصول إلى مقولة القضاء والقدر، ينطلق في ذلك من الواقع وشروطه القانونية،فيقول عنه،أنها (تجري على نظام محدود، وترتيب منظود، لاتحل في ذلك) ٢.

فالعالم موجود موضوعياً، ومحكوم بالضرورة الطبيعية، أمّا اللذات الإنسانية كجزء من هذا العالم، والنتاج الأعظم له، فهي أيضاً من الناحية البيولوجية مشروطة سببياً، ومحكومة بالضرورة الطبيعية، وهي نتاج فعل قوانينها الذاتية، ضمن العلاقة الجدلية، بين اللذات والعالم، وحتى إرادتنا وأفعالنا المكتسبة، ذات قوانين محددة هي استجابة لنتاج العلاقة بين الوجود الموضوعي بالعالم المشروطة سببياً، وذاتنا كجزء منه، والمشروطة سببياً أيضاً، فأفعالنا المكتسبة (لا تتم ولا توجد بالجملة إلا بموافقة الأسباب التي من خارج) من خارج)

ويخرج ابن رشد بنتيجة يقول فيها: (فواحب أن تكون أفعالنا تجري على نظام محدودٌ،أعني أنها توجد في أوقـات محـدودة،ومقـدار محـدود، وإنمـا كـان

١ - دات المصدر السابق.٠٠٠ ١١٢٧

مناهج الأدلة في عقائد الملة ، ص/١٣٧/ المعطيات السابقة نفسها.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: المصدر السابق ذاته. ص١٢ /١٢

ذلك واحباً، لأن أفعالنا تكون مسببة عن تلك الأسباب التي من خارج، وكل مسبب يكون عن أسباب محدودة مقدرة، فهو ضرورة محدود مقدر) '.

ليس هذا فحسب وإنما تزداد العلاقة الجدلية شمولاً وعمقاً عندما يقول بأن أفعالنا هي نتيجة لعلاقة ذاتنا المشروطة قانونياً والعالم المشروط قانونياً أي أن افعالنا هي نتيجة للعلاقة الجدلية بين الأسباب الداخلية للذات الإنسانية، والأسباب الخارجية في العالم، وبذلك يصل إلى تعريف القضاء والقدر (ليس يلفى هذا الإرتباط بين أفعالنا، والأسباب التي من حارج فقط بل وبينها وبين الأسباب التي خلقها الله تعالى في داخل أبداننا، والنظام المحدود الذي في الأسباب الخارجية والداخلية أعني التي لا تحل، هو القضاء والقدر).

فالقضاء والقدر هو: نتاج عدة علاقات جدلية بين الأسباب الخارجية للعالم، والأسباب الداخلية للذات الإنسانية، وأفعالنا الصادرة عنها، وهذا ما يبرز دور ابن رشد كفيلسوف مادي جدلي - بالحدود المعرفية التاريخية لمرحلته - لكنه ما زال في طور حكم الضرورة للعالم، وللذات الإنسانية، والأفعال الإنسانية كنتاج لحكم هذه الضرورة، وهذه هي الجبرية الطبيعية المطلقة.

لكن رأينا هذا لا يبقى استنتاجاً نهائياً، وذلك عندما يتكلم ابن رشد في الذات الإنسانية العارف، أي في الإنسان كمقولة معرفية ، وبشكل أدق في الإنسان ليس نتاجاً للطبيعة وللعلاقات الاجتماعية فقط، وإنما في الإنسان العارف الفاعل والمحوّل.

يبدأ ابن رشد كلامه في هذا المجال بالقول: (ولما كان ترتيب الأسباب ونظامها،هو الذي يقتضى وحسود الشسميء في وقت ما،أو عدمه في ذلك

<sup>&#</sup>x27; - الصدر السابق نفسه ص/١٣٨/.

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة / ١٣٨/ المعطيات السابقة نفسها.

الوقت، وحب أن يكون العلم بأسباب شيء ماءهـ و العلم بوحـود ذلك الشيء وعدمه في وقت ماءوالعلم بالأسباب على الإطلاق، هو العلم بما يوحـد منهاءأو ما يعدم في وقت من أوقات جميع الزمان) '.

وهنا يُبرز ابن رشد أثر المعرفة الإنسانية، في معرفة أسباب وجود الموجودات وإيجادها، أو عدمه، والتحكم في ذلك ضمن الشروط الموضوعية لفعل هذه القوانين، هذا أولاً، وإمكانية المعرفة الإنسانية في التطور، والوصول إلى الحقائق المعرفية الأكثر عمقاً وشمولاً، وهذا ثانياً، وإيجاد الموجودات عبر معرفة أسبابها، وتسخيرها لصالح الذات الإنسانية، وهذا ثالثاً.

ثم ينتقل ابن رشد إلى طرف آخر من العلاقة، الله – العالم – الإنسان، وهي الإنسان الفاعل والله الفاعل، ملخصاً جملة تحليلاته السابقة بقوله: (إنّ ههنا أسباباً فاعلة لمسببات مفعولة) ٢.

بعد ذلك يطرح عقدة البحث وهي: العلاقة بين الذات الإنسانية الفاعلة – والله الفاعل، يقول:(والمسلمون قد اتفقوا على أن لافاعل إلا الله... على هذا جوابان:

أحدهما، إن الذي يمكن أن يفهم من هذا القول، هو أحد أمرين:

إمّا أنه لا فاعل إلاَّ الله تبارك وتعالى، وإن سواه من الأسباب التي يسخرها، ليست تسمى فاعلاً إلاَّ مجازاً... أما الحس والعقل فإنه يرى أن ههنا أشياء تتولد عنها أشياء، وأن النظام الجاري في الموحودات، إنما هو من قبل أمرين:

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد مناهج الأدلة في عقائد الملة ص/ ١٢٣ - ١٢٤/ المعطيات السابقة نفسها.

٢ - ذات المصدر السابق من ١١٥٤٠.

أحدهما ما ركب الله فيها من الطبائع والنفوس، والثاني من قبل ما أحاط بها من الموجودات من خارج... وأما الجواب الثاني فإنّا نقول إنّ الموجودات الحادثة، منها ما هي حواهر وأعيان، ومنها ما هي حركات وسخونة وبرودة، وبالجملة أعراض.

وأما الجواهر والأعيان، فليس يكون اخترعها إلاَّ عن الخالق سبحانه... وينبغي أن تعلم أن من جحد كون الأسباب مؤثرة بإذن الله في مسبباتها، أنه قد أبطل الحكمة وأبطل العلم.

وذلك أن العلم هو معرفة الأشياء بأسبابها، والحكمة هي المعرفة بالأسباب الغائية، والقول بإنكار الأسباب جملة،قول غريب حداً عن طباع الناس) '.

من هذا نستطيع القول: أن ابن رشد يرى بأن الفعل الواعي شرط تحقيق الحرية الإنسانية، لأنه في المعرفة يكمن الاختيار ، على جهة الأفضل لاستكمال الذات الإنسانية وجودها.

إذاً: فالحرية الإنسانية موعاة، والمعرفة شرط أساسي لتحقيقها، ذلك أن الحرية تعتمد عقلنة الواقع وكشف أسبابه، فبكشف أسباب وجود الشيء أو عدمه، وكيفية تحقيقه من القوة إلى الفعل، تصل الذات الإنسانية إلى إزالة العوائق عن بعض الأسباب، وتحقيق مسبباته، أو وضع العوائق السببية أمام الأسباب الموضوعية، وتأخير تحقيق مسبباتها، ذلك يما يخدم الحاحات الإنسانية المرادة والمرغوب تحقيقها، وبما أن الحاجة تعبر عن نقص ما في الشخصية، وتحقيقها يؤدي إلى التكامل نحو الكمال الأقصى، فبذلك وبتدحل الذات الإنسانية العارفة فعل القوانين الموضوعية تدخلاً قانونياً، يحقق الإنسان

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة ص/ ١٢٠ - ٢٤٨ المعطيات السابقة نفسها.

ذاته، وبتحقيقه لذاته يحقق حريته، ففي المعرفة يكمن الإختيار على جهة الأفضل الاستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني.

وتبرز العلاقة الجدلية بين المعرفة والممارسة في قول ابن رشد: (إنّ الإنسان خُلق من أجل أفعال مقصودة به... فيجب أن تكون غاية الإنسان في أفعاله التي تخصه، دون سائر الحيوان، وهذه أفعال النفس الناطقة. ولما كانت النفس الناطقة جزأين جزء عملي وجزء علمي، وجب أن يكون المطلوب الأول منه أن يوجد على كماله في هاتين القوتين، أعيني الفضائل العلمية والفضائل النظرية) .

فعبرالممارسة الواعية، ووعيي الممارسية، يستملك الإنسان فضائله، وباستملاك تلك الفضائل - عملياً نظرياً - يحقق الإنسان ذاته المتكاملة كغاية له، في صيرورة مستمرة من التكامل، وهذا هو تحقيقه لحريته.

وهنا يختم ابن رشد كلامه في القضاء والقدر الذي اعتمده بحثاً في اثبات الفعل الإنساني المختار، وتحقيق الذات الإنسانية الحرة، وهذا ما اعتمدته أساساً في فلسفة ابن رشد عامة، وتدعيم آرائه في القضاء والقدر، من خلال جملة فلسفته، خاصة وأنني وحدت أن فلسفته عامة، هي فلسفة الحرية الإنسانية في مرحلة تاريخية معينة، وبمعنى - استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني - وبذلك نصل مع ابن رشد إلى " الوسط الحق " في المسألة يقول: (وبهذا تنحل جميع الشكوك التي قيلت في ذلك، أعني الحجج المتعارضة العقلية، أعني أن كون الأشياء الموجودة عن إرادتنا يتم وجودها بالأمرين جميعاً، أعني بإرادتنا وبالأسباب التي من خارج. فإذا نسبت الأفعال إلى واحد من هذين على الإطلاق، لحقت الشكوك المتقدمة) ".

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة ص/ ١٣٤ - ١٣٥ / ، المعطيات السابقة نفسها.

... (وإن من قال بأحد الطرفين من هـذه المسألة فهـو مخطئ كالمعتزلـة والجبرية) ا

وأخيراً نصل مع ابن رشد لتصور مفهوم الحرية الإنسانية بوجهها الاجتماعي ولنلاحظ أنه استطاع أن يرسم بخطوط مميزة، الأشكال العديدة للدول، الظالمة الجبارة منها، والتي تمثل عبودية طبقة لطبقة، والدول العادلة الحرة التي تحقق غاية الإنسان في السعادة، لتحقيق الذات الإنسانية المتكاملة، حيث تتلاشى سلطة الدولة، بتلاشي مؤسساتها القضائية والطبية، وذلك لعدم وجود الحاجة إليها.

فقد انطلق ابن رشد من أسس واقعية، لتحقيق مجتمع العدالية، فرأى أن منبع الشرور في المجتمع عندما تربي الإنسان على مبدأ (هذا لي. وهذا ليس لي) ٢.

وبذلك تلمس منشأ الصراع الطبقي داخل المجتمع، فحدده بالملكية الخاصة التي يمكن استغلال جهد الآخرين بها، وأكد أن الدولة القائمة في المجتمع المتصارع طبقياً تمثل سلطة طبقة ضد طبقة، وتكون سيطرتها السياسية من أجل الحفاظ على مصالحها الإقتصادية (بالنسبة لهذه الدول فالواقع فيها يختلف تماماً، لأن سلطتها السياسية توجد بشكل عام بنوع من أنواع القسر، لكي يحافظوا على الإقتصاد... في دولة كهذه الدول ينقسم المجتمع إلى دولتين: الأولى فقيرة والثانية غنية. وفي كل قسم من هذه الأقسام، أقسام أحرى، فإذا أحذ الفقراء في هذه الدولة بعض الممتلكات من الأغنياء، عندها

۱ – ابن رشد: – – – – ص/ ۱۲۸ /.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> – ابن رشد : شرح جمهورية أفلاطون ص/۱۱٦/.

لذلك، وضع ابن رشد أسساً لتحقيق دولة العدالة، وبحتمع الحرية الإنسانية وحدد ذلك بعدة عوامل موضوعية، أهمها:

أولاً: إلغاء الملكية الخاصة، التي يمكن استغلال الغير بواسطتها.

ثانياً: تربية وخلق الإنسان الجديد ضمن العلاقات الإجتماعية العادلة.

ثالثاً: توزيع الحاجات حسب الحاجة إليها.

يقول في هذا: (إنه يجب أن لا يكون في هذه الدولة ملكية لأي شخص كان، وخصوصاً إذا كانت هذه الملكية يمكن للإنسان أن يستفيد منها كما يشاء)'.

وبعد أن يضع شروحاً مستفيضة، حول خلق وتنشئة الإنسان الجديد، من أجل الوصول إلى الذات الإنسانية الحرة المتكاملة، عندها نستطيع أن نوزع الحاجات بحسب الحاجة إليها. (سنحتاج في الدولة إلى مخزن كبير، تخزن فيه كل هذه المنتوجات والأغذية، وتوزع فيما بعد على المواطنين حسب الحاجة إليها) ٢

رابعاً: لا يتحقق ذلك إلا في مجتمع يقوده الفلاسفة (حكمام هذه الدولة ملم الفلاسفة) ". ويشرفون فيه على تنشئة الأحيال بما يتناسب وقوانين العقل في سبيل الوصول إلى مجتمع الحرية الإنسانية المتطورة أبداً.

مما سبق نلاحظ أن ابن رشد قد وضع حداً للفكر الجبري اللاعقلاني، وأن يتجاوز طرح ومستوى أهل العدل والتوحيد، والفلاسفة الفيضيين، وكان بذلك وريثهما الشرعي.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : شرح جمهورية أفلاطون ص/ ١٤٨ / المعطيات السابقة نفسها.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٤٩/.

<sup>-</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٥٧/.

## عوامل تكُون فلسفة ابن رشد

من حملال الفصول السابقة، وبالاعتماد عليها نستطيع القول: أنه انصهرت واغتنت في – شخصية ابن رشد، عدة عوامل جعلت من فلسفته، فلسفة الحرية الإنسانية آنذاك،ومن أبرز هذه العوامل:

أولاً: الوضع الاجتماعي - الاقتصادي والسياسي في المغرب عامة والأندلس خاصة - هذا الوضع الذي تمثل وتميز بالنهوض العارم لنواة قوى الإنتاج الرأسمالية الناشئة، وصراعها المحتدم مع علاقات الإنتاج الإقطاعية المتفسخة، وتجسد ذلك بحركات القوى الطبقية التقدمية آنذاك، التي لعبت دوراً منشطاً، ومسرعاً لعملية التقدم الإجتماعي والإقتصادي والسياسي والفكري، وشكلت كابحاً أساسياً لنشاط القوى الطبقية الإقطاعية المحافظة، في سبيل تجاوز علاقاتها، إلى علاقات تناسب مستوى هذا التطور.

هذا الوضع الذي عاشه وعايشه - ابن رشد - بكل تفاصيله، وبشكل مباشر كقاضي قضاة، وكمفكر فيلسوف، وقد أعفانا ابن الأبار الجهد في تلخيص صفات ابن رشد حيث قال فيه: (كانت الدراية أغلب عليه من الرواية، درس الفقه والأصول، وعلم الكلام، وغير ذلك، ولم ينشأ بالأندلس مثله كمالاً وعلماً وفضلاً، وكان على شرفه أشد الناس تواضعاً، وأخفضهم مناحاً، عني بالعلم من صغره إلى كبره، حتى حكي عنه أنه لم يدع النظر ولا القراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه، وليلة بنائه على أهله، وأنه سود فيما صنف وقيد وألف وهذب واختصر، نحو من عشرة آلاف ورقة، ومال إلى علوم الأوائل، فكانت له فيها الإمامة دون أهل عصره، وكان يفزع إلى فتواه في الفقه، مع الحظ الوافر من الإعراب والآداب، حتى حكى عنه أبو

القاسم بن الطيلسان: أنه كان يحفظ شعري حبيب والمتنبي ويكثر التمثيل بهما في مجلسه، ويورد ذلك أحسن إيراد) .

ثانياً: البنية الفكرية التي عكست - وبحدود متفاوتة - البنية الاجتماعية - الإقتصادية السابقة، والتي تميزت بالتقدم العلمي الواسع في كافة المحالات - الاقتصادية والتطبيقية، وإنتشار الفلسفة العقلانية عامة، والمادية خاصة، والتي مثلت روح التقدم الاجتماعي والإقتصادي، والتطور الفكري في تلك المرحلة، حيث عبرت عن مستوى وطموحات القوى الاجتماعية الرأسمالية الناشئة، في خطها الصاعد، وصيرورتها التقدمية، هذا من جهة ومن جهة أخرى تميزت بصراعها الدائم، مع البنية الفكرية النقيضة، التي تمثلت بالنصية التبريرية، والجبرية المعادية لروح التقدم الاجتماعي والفكري، هذه البنية الفكرية، انصهرت في شخصية ابن رشد، وشكلت عامل تكون لفلسفته.

ثالثاً: العقيدة المهدية ذات المنحى الديموقراطي التحرري، وتأثر ابن رشد فيها وتفسيره لها بكتاب خاص أسماه "عقيدة المهدي ابن تومرت " تلك العقيدة التي شكلت - بالنسبة لابن رشد - بوتقة انصهر فيها:

١- التراث الكلامي والفلسفي - العربي والإسلامي - للقدريين الأوائل، والمعتزلة، والكندي والفارابي وابن سينا وابن حزم وابن باجه وابن طفيل، بوجهه التاريخي والتحرري، المنشط لعملية التقدم الاجتماعي، وقد عبر عن ذلك الدكتور الطيب تيزيني، مؤكداً انتقال الفكر الكلامي والفلسفي التقدمي في المشرق إلى المغرب، وبوضعية جديدة: (في الوقت الذي أسلم فيه الفكر الفلسفي عموماً في المشرق العربي، والعقلاني الهرطقي منه خصوصاً، القيادة اللاعقلانية، والجبرية الميتافيزيقية واللاإنسانية... كان في المغرب العربي واقع جديد في عالم الفكر، كما هو الحال في عالم المحتمع، يتحسس طريقه

<sup>&#</sup>x27; – آرنست رينان : ابن رشد والرشدية نقله إلى العربية عادل زعية،مطبعة أحياء الكتب العربية ، القاهرة عام ١٩٥٧ ، ص/٤٣٥– ٤٣٦/ عن سيرة ابن رشد لابن الآبار ، مخطوطة الجمعية الآسيوية .

مغموراً بمطامح هاثلة في التقدم الفلسفي والإنساني... " و.ع.ع " إن العنصر الأساسي في ممارسة الفكر وجوده، وهو الحرية) .

حيث كون هذا التراث المؤطر مهدوياً، الإطار العام والقاعدة الأساسية، لفلسفة ابن رشد، بعد أن استوعبت العناصر المادية منها، واغتنت وتم تجاوزها، حيث أنضجت - نسبياً - على نحو مادي جدلي، يقول ابن رشد مؤكداً ضرورة العودة إلى تراث الأقدمين، عودة باحثة ناقدة مستلهمة: (ينبغي أن نضرب بأيدينا إلى كتبهم، فننظر فيما قالوه من ذلك، فإن كان كله صواباً قبلناه منهم، وإن كان بينه ما ليس بصواب نبهنا عليه) .

إن تجاوز ابن رشد بفلسفته المادية الجدلية - في كثير من جوانبها - التراث السابق عليها.

#### برز في نقطتين أساسيتين:

الأولى: منهجهم ومقولاتهم " الجدلية الخطابية " وعدم قدرتهم على استخدام واستعمال الأقيسة البرهانية.

الثانية: فكرهم الإشراقي الصوفي، وعدم قدرتهم إدراك العلاقة السببية بين الموجودات " المتكلمون " والعلاقة السببية الذاتية - من ذات الموجود - (الفلاسفة الفيضيون)، وذلك أنهم أخذوا بالعلاقة السببية الخارجية بين الموجودات والذات الإلهية، أي بواجب الوجود بغيره، والعلاقة بين الموجودات بعضها ببعض، دون العلاقة السببية الموضوعية لذات الموجود بشكلها الجدلي.

هذه هي الناحية الحاسمة والهامة التي أدركها وعمقها ابن رشد، دون غيره من الفلاسفة الإسلاميين، فجاءت فلسفته فلسفة علمية، تعتمد قانونية

<sup>&#</sup>x27; - د : طيب تيزيني : مشروع رؤية جديدة للفكر العربي في العصر الوسيط ، دار دمشق ، ص/٣٣٨/.

<sup>· -</sup> ابن رشد: فصل المقال ، ص/٢٦/ المعطيات السابقة نفسها

الواقع،المتلازمة في وحدة مادية جدلية، مما جعل فلسفته قادرة على فهم الذات الإنسانية، في علاقتها مع الوجود، علاقة موضوعية،واستطاع فهم هذه الذات كمقولة وجودية واجتماعية ومعرفية، فهما واقعياً مما أعطى فلسفته القدرة لأن تكون فلسفة الحرية الإنسانية، بحدود مرحلته التاريخية.

7- الفكر الفلسفي اليوناني عامة، والعناصر المادية من فلسفة أرسطو خاصة، وقد التزم ابن رشد بقوله: (يجب علينا إن ألفينا لمن تقدم من الأمم السالفة نظراً في الموجودات، واعتبار لها، بحسب ما اقتضته شرائط البرهان، أن نظر في الذي قالوه من ذلك، وما أثبتوه في كتبهم، فما كان منها موافقاً للحق قبلناه منهم وسررنا به، وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه، وحذرنا منه، وعذرناهم) .

وقال أيضاً: (أنه يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله بما قالمه من تقدمنا في ذلك. سواء كان ذلك الغير مشاركاً لنا أو غير مشارك في الملة.) ٢

لا داعي للإطالة بهذا الجانب، فشروحه على أرسطو معروفة، حتى نال بحق لقب "الشارح الأول "ليس هذا فحسب، وإنما امتاز بأنه استوعبالجانب المادي من تلك الفلسفة بحــ ذراً بالوضعية الاجتماعية - الاقتصادية - الأندلسية، ومؤطراً بالفكر المهدوي، وبهذا اغتنت فلسفة أرسطو، وتم بخاوزها،حسب خصوصية الوضعية المغربية،ومتطلبات التقدم الاجتماعي والعلمي،للمرحلة التي عاشها ابن رشد، فبرز هذا في فلسفته كفاحاً متواصلاً، ضد " الفكر المثالي " لأفلاطون وأفلوطين، والجانب الجبري اللاعقلاني من فكر بعض المتكلمين،وبخاصة فقهاء المالكية،وضد فكر الغزالي - إمام فكر بعض المتكلمين،وبخاصة فقهاء المالكية،وضد فكر الغزالي - إمام الأشعرية - هذا أي الغزالي - الذي مثل الفكر الإيماني الصوفي الجبري، عاكساً الإنحطاط الفكري والاجتماعي،للقوى الإقطاعية في المشرق،والذي

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : فصل المقال ، ص/ ٢٨/ ، المعطيات السابقة نفسها .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٦/.

حملت ذات القوى فكره في المغرب. أقول: لقد استطاع ابن رشد بفكره العقلاني، تحسيد حركة القوى الصاعدة تاريخياً آنذاك، وإضعاف حذوة الفكر " المثالي " الجبري، مخصصاً للرد عليه، كتاباً مؤلفاً من مجلدين أسماه " تهافت التهافت ".

وتمثل رده على المتكلمين الذين تمسكوا بنصية الشريعة، بما يخدم مصالحهم ومطامحهم الاجتماعية والإقتصادية والسياسية، وأولوا مالا يتناسب معهم، والأفضل أن نقول قولبوه اليبقى خادماً طيعاً لمنافعهم، فرد عليهم بكتاب أسماه " فصل المقال " فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال، ثم توجه للعامة ليخلصهم من الإستغلال والإفقار، ويرشدهم سبيل الخلاص بالعلم والممارسة واكتساب الحرية ، بكتاب أسماه " مناهج الأدلة في عقائد الملة ".

نضع هذا, التصنيف لكتب ابن رشد، ضمن شمولية القول: ان ابن رشد قدم فلسفته كمرشد للعامة، وموجه لها، ومبطل دعاوي المتكلمين والفلاسفة الجبريين، معتمداً في ذلك ليس على الشريعة فحسب؛ وإنما على ثقافة الأمم السالفة، وعلى الفكر الفلسفي " والحكمة " خاصةً، ذلك أن فلسفته اعتمدت العقل والبراهين العقلية أداةً للمعرفة، فرفض المقولات الشائعة والجاهزة إلا بعد عرضها على القوانين العقلية، وبالتالي اعتمد المناسب منها ورفض سواها، فاستطاع أن لايوفق بين الحكمة والشريعة فحسب وإنما أبرز دور الحكمة وغلبه، عبر استخدام الأقيسة العقلية - البرهانية - في الوصول إلى الحقائق المعرفية (إنه لايؤدي النظر البرهاني إلى مخالفة ما ورد به الشرع، فالحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد له) .

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال ، دراسة وتحقيق محمد عمارة ، دار المعارف . بمصر ص/٣١/.

إن كان في الحكمة أو في الشريعة وبعد ذلك استطاع أن يحل للفلسفة مكان السيادة والصدارة، بعد أن كانت محرمة أحياناً وأحياناً (الأحست الرضيعة للشريعة).

فأكد ضرورة تأويل ما ظهر في الشريعة مخالفاً للمقولات الفلسفية (وإن كانت الشريعة نطقت به، فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى إليه البرهان فيه، أو مخالفاً، فإن كان موافقاً فلا قول " هنالك " وإن كان مخالفاً طلب هنالك تأويله) أ. ثم قال موضحاً ما سلف: (ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان وخالف ظاهر الشرع، إن ذلك الظاهر يقبل التأويل.) .

فأعطى بتقديمه الفلسفة على الشريعة، دلالة أكيدة على سيادة الفكر العلمي التقدمي، والفلسفة العقلانية بمنهجها المادي التاريخي، وأفقد النصية الجبرية مكانتها المعادية للتقدم الاجتماعي والتاريخي.

كل هذه العوامل - السالفة الذكر - مجتمعة، التقدمية احتماعياً وتاريخياً، والعقلانية فكرياً، مثلت دور القاعدة الأساسية لفكر ابن رشد، والتي انصهرت في شخصيته واغتنت وتم تجاوزها، ليحل بحق مكانته الطبيعية فيلسوفاً للحرية الإنسانية، في مرحلة تاريخية هامة من تاريخنا.

... والآن سندخل عالم ابن رشد الفلسفي، ونعالج رؤيته لمسألة - أزلية العالم وأبديته - و - نظريته في المعرفة - من خلال رؤيته للوجود وحدة مادية، مترابطة سببياً بعلاقات حدلية، وبالعلاقة مع ما يخدم مفهومه للغائية الإنسانية.

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص/٣٢/.

٢ - المصدر السابق نفسه، ص/٣٣/.

# कारी कारी

الغائية الطبيعية من موقع وحدة الوجود الرشدية

إن مسيرة التقدم بشكل عام، والعلمي والفلسفي بشكل حاص معقدة ومتشابكة، وهذا يستوجب من الباحث التأني والدقة والتعمق، فمن الخطأ اعتبار هذه المسيرة متنامية أبداً، أو تشكل في تناميها الدوائر ذاتها أو تراوح مكانها لفترات طويلة مشكلة صوراً متطابقة في مضامينها.

ويزداد البحث دقة وصعوبة، عندما نحاول استقصاء، واستنطاق مفاهيم حوهرية في المنظومة الفلسفية لمفكر كبير كابن رشد ، كمفهوم الغائية الطبيعية، حيث نلمس فعلاً ذلك التعقيد وتلك الصعوبة. فيحد الباحث نفسه أمام موقفين:

إمّا أن يأخذ بالتفسيرات النصّية السطحية اللاتاريخية، وبالتالي الوصول إلى نتائج، هي صورة طبق الأصل عن العديد من نتائج الدراسات السابقة، ويقف مفهوم " الشارح لأرسطو " أمامه، فيتحول البحث إلى تحصيل حاصل.

وإمّا أن يؤحد الفكر الرشدي في تاريخيته ووضعيته المشخصة ،كعالم وقاض وطبيب وسياسي، حشد على نحو فكري نفّاذ عصره، ذاك العصر الذي حقق تطوراً إقتصادياً وإجتماعياً وفكرياً عاصفاً، فكان المعبر عن تطلعات وآفاق مرحلة اجتماعية حضارية كاملة ، مرحلة تميزت بتحولات عميقة في بنى المحتمع العربي الإسلامي الوسيط عامة والمغربية - في عهد الدولة الموحدية - خاصة ، فلقد كانت هذه التحولات من الأهمية بحيث لم يستطع الفكر الفلسفي - آنذاك - إلا أن يعطيها أبعادها وآفاقها الفلسفية والنظرية.

وكان لفكر ابن رشد الدور البارز والمحوري في هذه العملية - وذلك من خلال اهتمامه بالمادة اهتماماً علمياً حياتياً، وتقصيه أبعاد مسألة الوجود

الموضوعي للعالم أزلاً وأبداً، وحدوثه المستمر، في وحدته المادية الجدلية، معتمداً في ذلك الميراث الفكري السالف، بعد أن أجرى على نقاطه الأساسية تحولات وبصمات هامة.

هذا يعني: أن الاهتمام بتلك الفكرة " الغائية الطبيعية " وكشف آفاقها الرشدية، عبر البحث في مسألة الوجود الموضوعي للعالم أزلاً وأبداً، وحدوثه المستمر، وسوف يتأتى عنها نتائج هامة، في تأثيرها على ما نحن بصدده من عمليات بحث واستكشاف لمفهوم الغائية الإنسانية.

\_\_\_\_

# الفصل الأول

العالم عند العالم عند المالم ا

إن مجيء ابن رشد خاتمة لعصر ازدهار الفلسفة العربية الإسلامية في العصر الوسيط، واستلهامه أعمال المفكرين الذين سبقوه في هذا الميدان، واستيعابه الثري لفلسفة أرسطو. كل ذلك جعل في استطاعته – أكثر من غيره – إنجاز المهمة الصعبة التي اتخذنا من البحث فيها موضوعاً لهذا الفصل:

### العسالم - قديسم - أزلسي - أبسدي -

برزت عظمة ابن رشد، في تجاوزه البدايات الفلسفية الأولى التي أنجزها كل من الفارابي وابن سينا وابن حزم وابن طفيل، وغيرهم، في معالجته لهذه المسألة، وهي المسألة الكبرى التي أثارها معه، وسأله عنها، الخليفة الموحدي أبو يعقوب يوسف. يقول رينان في كتابه ابن رشد والرشدية: إنَّ مسألة " أصل الموجودات، هي أكثر ما يشغل بال ابن رشد، وهو يعود إليها في جميع كتبه " ولاغرابة في ذلك؛ فهي المسألة الأساسية في أية فلسفة، قديمة وحديثة، فمن خلال تفسير أصل الوجود المادي وماهيته، وعلاقة ذلك بالوعي؛ برز في الفلسفة - قديماً ومازال - اتجاهان متعارضان، اتجاه ماديّ: يرى ويؤكد قدم العالم، وأولوية الوجود الموضوعي له، وثانوية الوعي، ويبرهن القانونية الموضوعية والترابط السبي، والعلاقة الضرورية بين موجودا ته، وانعكاس ذلك في الوعي.وما الإنسان إلاّ جزءاً من هذا العالم ونتاجه الأعظم، والقادر على استيعاب قانونيته وتسخيرها ضمن شروطها الموضوعية لاستكمال ذاته، وهو القادر - دون غيره - على الانتقال إلى الوجود الفاعل، من الوجود الضروري إلى الوجود الواعي و الفاهم للضرورة، والتالى القادر على تملك حريته من أجل تحقيق غايته.

أ - آرنست ريتان : ابن رشد والرشدية ، نقله إلى العربية عادل زعية ، دار إحياء الكتب العربية ،
 القاهرة عام ١٩٥٧ ، ص /١٢٣/

و اتجاه آخر "مثالي " يسرى أولوية الوعي الذاتي أو المطلق -وثانوية العالم.قدم الوعي وحداثة العالم وخلقه من قبل الوعي من عدم مطلق.فعّالية الوعي وانفعال العالم.حرية الوعي وحتمية وخضوع العالم بكل موجوداته وكائناته، ورفض الوجود الموضوعي و الـترابط السببي بين موجوداته.وما العالم بحسب ذلك إلا تحقيقٌ وتجل للإرادة وغائية الفاعل "الوعي " في زمان محدث.

استطاع ابن رشد في صراعه مع التيارات الفكرية الأخرى؛ من متكلمين و فلاسفة ترسيخ مسألة هامة وهي: الوجود الموضوعي للعالم المادي،منذ الأزل و إلى الأبد، وعدم خلقه من عدم مطلق، وقد محصص العديد من كتبه للرد عليهم، معتمداً في ذلك المنهج العقلى.

عرض ابن رشد المسألة على النحو التالي:" انهم اتفقوا على أن هاهنا ثلاثة أصناف من الموجودات. طرفان وواسطة بين الطرفين، فاتفقوا في تسمية الطرفين، واختلفوا في الواسطة، فأمّا الطرف الواحد، فهو موجود من شيء غيره، وعن شيء، أعني عن سبب فاعل، ومن مادة، والزمان متقدم عليه؛ أعنى على وجودة.

هذه هي حال الأجسام التي يدرك تكونها بالحس، مثل تكون الماء والهواء والأرض والحيوان والنبات وغير ذلك. فهذا الصنف من الموجودات اتفق الجميع من القدماء والأشعريين على تسميتها محدثة. وأمّا الطرف المقابل لهذا فهو موجود، لم يكن من شيء، ولا عن شيء، ولا تقدمه زمان، وهذا أيضاً اتفق الجميع من الفريقين على تسميته قديماً، وهذا الموجود مدرك بالبرهان، وهو الله، تبارك وتعالى، الذي هو فاعل الكل وموجده والحافظ له سبحانه وتعالى قدره. أما الصنف من الموجود الذي بين هذين الطرفين، فهو موجود، لم يكن من شيء (قديم بالذات. ع.ع.) ولا تقدمه زمان (قديم

بالزمان. ع. ع.) لكنه موجود عن شييمٍ، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره"\".

ومن خلال النص السابق نجد أنّ ابن رشك يرى: أنّ العالم قديم في وجوده، أزلاً وأبداً، محدث في صوره. وعلى ذلك تبرز عدة أسئلة منها: كيف استطاع ابن رشد أن يصل إلى هذه النتيجة؟ وما هي الأسس والمبادئ التي اعتمدها لإثبات ذلك؟ هذا ما نجد الإجابة عليه خلال الردود التي احتواها كتابه " تهافت التهافت " الموجه للرد على الغزلي ممثل التيار الإيماني التسليمي. وما احتواه من مغالطات وتفسيرات لبعض ما جاء به الفلاسفة الفيضيون، من براهين تؤكد قدم العالم بالزمان وحدوثه بالذات.

لقد اعتمد ابن رشد في إثبات "قدم العالم أزلاً وأبداً "أربعة أدلة أساسية، نو حزها على النحو التالي:

١.دنيل العلة التامة.

٢.دليل قدم الزمان.

٣.دليل قدم الإمكان.

٤.دليل قدم الهيولي الأولى.

يرى الفلاسفة بناءً على الدليل الأول، أن الله كامل القدرة والفعالية، وهو علة تامة لكافة الموجودات، لذلك لا يتراخى مفعوله (العالم) عن فعله، ولا يتخلف فعله عنه. وبما أنه – أي الله – موجود قديم، فمفعوله قديم مثله، نظراً لعدم تخلفه عنه. ويزيد ابن رشد على ذلك: وجود المفعول (العالم) مقارناً لوجود الفاعل، فالفاعل – كعلة تامة – لا يتأخر وجود مفعوله عن

<sup>° –</sup> ابن رشد : فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال . دراسة وتحقيق محمد عمارة ،دار المعارف بمصر ، ص /٤١/٤٠/

فعله بالضرورة، ووجوده مقارناً ومتلازماً مع وجوده. وهذا يتنافى مع مبدأ الأشاعرة وإمامهم الغزالي، الذي يمنع الفعل عن الله،ثم يجيزه عليه بعد مدة؛ ليثبت وحدانيته في القدم، وحداثة العالم وخلقه يقول ابن رشد في ذلك: "وإمّا أنّ كل موجودٍ يلزم أن يكون فعله مقارناً لوجوده، فصحيح، إلاّ أن يعرض للموجود أمر خارج عن الطبع أو عارض من العوارض، وسواءً كان الفعل طبيعياً أو إرادياً. فانظر كيف وصفت الأشعرية موجوداً قديماً، ومنعوا عليه الفعل في وجوده القديم، ثم أجازوه عليه، حتى كأنّ وجوده القديم قد انقسم إلى وجودين قديمين، ماضٍ ومستقبل، وهذا كله عند الفلاسفة هوس وتخليط "ا".

ويتساءل ابن رشد نافياً مستغرباً تأخر المعلول عن العلة التي استوفت شروطها "وكيف يتأخر المعلول عن العلة التي استوفت شروط العلل." ويوجه نقده لقول الغزالي بالإرادة الأزلية التي اقتضت تأخر وجود المعلول "العالم "عن وجود العلة "الله" أو وجود فعله، ويرى أن ذلك يحدث تغيراً ضرورياً في ذات العلة أو الفاعل " لأنه لا يمكنهم (أي الأشاعرة والغزالي ع.ع.) أن يضعوا أن حالة الفاعل من المفعول المحدث، تكون في وقت الفعل هي بعينها حالته في عدم الفعل. فهنالك - لابد - حالة متحددة، أو نسبة لم تكن. وذلك ضروري: إما في الفاعل. أو في المفعول. أو في كليهما ".

أما النقد الثاني: فهو اعتبارهم الإرادة الأزلية كالإرادة الإنسانية. ويخطئون في قياسهم الغائب على الشاهد، كما يقول ابن رشد: " فقولنا إرادة أزلية، وإرادة حادثة، مقولة باشتراك الاسم، بل متضادة، فإن الإرادة

<sup>ٔ -</sup> ابن رشد: تهافت التهافت ، يحقيق د: سليمان دنيا ، دار المعارف بمصر ، القاهرة ، ط٢ ، ص/٢٨٦/.

٢ - المصدر السابق ، ص/١٤٥/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق ، ص/١٩/.

التي في الشاهد هي يقوة فيها إمكان فعل أحد المتقابلين على السواء، وإمكان قبوله لمرادين على السواء، بعد. فإنّ الإرادة هي شوق الفاعل إلى الفعل، إذا فعله كف الشوق وحصل المراد.

وهذا الشوق والفعل، هو متعلق بالمتقابلين على السواء، فإذا قبيل هنا مريد أحد المتقابلين فيه أزلي، ارتفع حد الإرادة، بنقل طبيعتها من الإمكان إلى الوحوب، وإذا قبل إرادة أزلية، لم ترتفع الإرادة بحصول المراد. " \".

فإذا كانت الإرادة الإنسانية هي: شوق إلى التمام لذات مريد، فالإرادة الأزلية - كونها إرادة لعلة تامة - لاتشتاق الفعل لتتم به نقص في ذات الفاعل؛ وإنما تفعل الفعل على جهة الوجوب، ضرورة، ففعل الذات - العلمة التامة - لمفعولها، واحب ضرورة، منذ الأزل، دون وجود سبب مرجح، من ذاتها أو من خارج.

فوجود الأسباب المرجحة لفعل أحد الفعلين المتماثلين، يخص الإرادة الـتي في الشاهد، أي الإرادة الإنسانية. " وبالجملة فالإرادة هي انفعال وتغير، والله سبحانه منزه عن الانفعال والتغير "<sup>۲</sup>.

فمع أن ابن رشد، يرى استحالة صدور حادث بغير سبب موجب، كذلك يرى استحالة تأخر وجود موجب عن وجود موجب قد تمت شرائط وأسباب إيجاده، بل أن فعل الموجب وتحقق وجود الموجب شرط ضروري، وتأخره - بهذه الحالة - محال؟ فإذا وجدت العلة وجد المعلول ضرورة وكون العلة قديمة أزلية، إذاً؛ فالمعلول - العالم - قديم أزلي.

بهذا توصل ابن رشد على لسان الفلاسفة، إلى الخلاصة التالية:

<sup>· -</sup> المصدر السابق ، ص/ ٠٧ - ١٧/.

٢ - المصدر السابق ، ص/٢٥٦/.

إن العالم معلول للعلة التامة، لا يتأخر وجوده عن وجود علته القديمة. فالعالم ذو وجود موضوعي منذ القدم ولا يسزال "لكن القدم - أي الفلاسفة. ع.ع. - لما أداهم البرهان إلى أنّ هاهنا مبدأ محركاً أزلياً ليس لوجوده ابتداء ولاانتهاء، وأنّ فعله يجب أنْ يكون غير متراخ عن وجوده، لزم أنْ لا يكون لفعله مبدأ كالحال في وجوده، وإلاّ كان فعله ممكناً، لاضرورياً، فلم يكن مبدأ أولاً، فيلزم أنْ تكون أفعال الفاعل الذي لامبدأ لوجوده، ليس لها مبدأ، كالحال في وجوده " '.

# ٢ - دليل قدم العالم من جهة قدم الزمان:

بعد أن برهن ابن رشد قدم العالم من جهة قدم فعل الفاعل الأزلي، كونه علة تامة، ومفعوله لا يتأخر – وجوباً – عنه، لذلك فالعالم قديسم أزلي. بعد ذلك انتقل لعرض دليل آخر، يبرهن فيه نفس المسألة من جهة قدم الزمان.

لقد حذا ابن رشد حذو أرسطو، في تحديده للعالم المادي تحديداً " أنطولوجياً " فبحسب ذلك، يترتب القول بقدم العالم، إلى جانب قدم الإله، إنهما قديمان على حد سواء، وترفيض هنا مصادرة الخلق من عدم مطلق رفضاً قاطعاً الإمجال فيه للتساؤلات والشكوك، وهذا ما سنجده عند ابن رشد عندما بدأ مسألته بتقسيمه الوجود إلى قسمين: قسم مادي متحرك، ومتلازم وجودياً مع الحركة، وقسم غير متحرك، ولاتنسب إليه الحركة. يقول ابن رشد: " إن البرهان قد قام على وجود نوعين من الوجود: أحدهما: في طبيعته الحركة، وهذا لا ينفك عن الزمان، والآخر ليس طبيعته الحركة، وهذا أرلى، وليس يتصف بالزمان " الم

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق ، ص/٨٣/.

٢ - المصدر السابق ، ص/١٤٢/.

لذلك فالوجود المادي - العالم - لا ينفك عن الحركة وبالتالي فهو لا ينفك عن الزمان، ذلك أنّ الزمان مقياس الحركة، " وإنْ كان - الله.ع.ع-متقدماً بالزمان، وجب أنْ يكون متقدماً على العالم بزمان لاأول له، فيكون الزمان قديماً... وإذا كان الزمان قديماً، فالحركة قديمة، لأن الزمان لايُفهم إلا مع الحركة. وإذا كانت الحركة قديمة، فالمتحرك بها قديم " '.

بهذه الحجج الدامغة استطاع ابن رشد ان ينقض مسلمة الخلق من عدم مطلق، وحدوث العالم بالذات، وبالزمان ممن الذهنية الإيمانية التسليمية.

بعد ذلك أخذ بنقض مقولة وجود العالم الماديّ بعد زمان أو دهر، أي وجود زمان بين الله كعلة سببية، وبين العالم كمستبب. معتمداً في رده هذا على التلازم الوجودي بين العالم المادي والزمان، مبيناً أوجه الخطا في مقولتهم، يقول: " أنّ وجود زمن بين السبب ومستببّه، يلزم عنه محالات كثيرة، فإذا كان من البيّن أنّ الأسباب إنما تعطي بالذات وأولاً ذات المسبّب، فانه من الواضح عدم تقدمها بالزمان للمسبب، كما يرى ذلك كثير من المتكلمين " ٢.

وبيّن وجه التقدم، بين الوجود اللامتحرك، والوجود الماديّ المتحرك بأنه "ليس تقدماً زمانياً" وإنما ينحصر في الأفضلية الذاتية بين الموجودات:أي الشرفية وبالتالي يخرج بنتيجة كبرى مرتبطة بالدليل الأول " العلة التامة "لقدم العالم، يقول فيها: " وإذا كان التقدم ليس زمانياً، فالتأخر ليس زمانياً، وكيف يتأخر المعلول عن العلة التي استوفت شروط العلل " أ.

<sup>· -</sup> المصدر السابق ،ص/١٤٠/.

٢ - المصدر السابق ، ص/١٤٢/.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصدر السابق ،ص/١٤٣/.

<sup>· -</sup> المصدر السابق ، ص/٥٤٥/.

بهذا نستطيع القول: إن ابن رشد دحض مسلمة حدوث العالم بالزمان، وأثبت تلازم المادة والحركة والزمان منذ القدم، فالحركة هي "كمال المتحرك بما هو متحرك " أي أنها صفة أساسية في ذات المادة، فكلاهما - المادة والحركة - متلازمان وجودياً, وما الزمان إلا مقدار الحركة ومقياسها، وهو يمتاز بوجود موضوعي، أزلاً وأبداً " لو كان فعل هذا الامتداد - الامتداد الزماني. ع.ع. - المقدر للحركة، الذي هو كالكيل للحركة وهو من فعل الوهم الكاذب، مثل توهم العالم أكبر، أو أصغر مما هو عليه، لكان الزمان غير موجود، لأن الزمان ليس هو شيئاً غير ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقدر للحركة، فإن كان من المعروف بنفسه أن الزمان موجود، ينبغي أن يكون هذا الفعل للذهن من أفعاله الصادقة المنسوبة إلى العقل، لامن الأفعال النسوبة إلى الخيال " المقال النسوبة إلى الخيال " المناسوبة الله الخيال " المناسوبة الى الخيال " المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة الى الخيال " المناسوبة إلى الخيال " العالم المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة إلى المناسوبة إلى الحركة المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة إلى الخيال " المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناس المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناس المناسوبة إلى العلم المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناس المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناس المناسوبة إلى المناس المناسوبة إلى المناسوبة المناسوبة إلى المناسوبة إلى المناسوبة المناسوبة المناسوبة المناسوبة المناسوبة إلى المناسوبة الم

وخلص إلى " أما وجود الموجودات المتحركة أو تقدير وجودها، فيلحقها الزمان ضرورة " ".

لذلك " لما كان هاهنا محرك أزلي كان هاهنا ضرورةً متحرك أزلي " . . .

وأخيراً نود القول: أنّ ما هدفنا إليه في هذا الدليل هو التدليل على مسألة قدم العالم المادي بالذات وبالزمان، وقد بلغ ابن رشد ذروة الحل، حينما أكد أنّ المادة ليست قديمة بالذات وبالزمان فحسب؛ وإنما هي منبع الحركة.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، رسائل ابن رشد ، مطبعة هيئة المعارف العثمانية ، حيدر إياد الدكن ، ط١ عام ١٩٤٧ ص/٢٤/.

۲ - ابن رشد: تهافت التهافت ، ص/۱۷٤/ .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ابن رشد : تهافت التهافت ، ص/۸۰٤/.

<sup>· -</sup> ابن رشد: السماء والعالم ، ست رسائل ، ص/٤٢/.

فالمادة المتحركة تمثل بهذا الشكل منبع فعل التشخيص أي الصورة، كل ذلك حسد الإقرار بموضوعية العالم المادي منذ الأزل وإلى الأبد، وهذا ما سيكون إرثاً علمياً للتوجه توجهاً مادياً حدلياً فيما بعد.

أما الدليل الثالث لقدم العالم فهو:

### العالم ممكن قبل حدوثه ولم يخلق من العدم.

أنّ عدم إمكانية وجود العالم، تعني امتناع وجوده، وامتناع وجوده زماناً، يعني أزلية هذا الامتناع. لكن العالم موجود، لذلك فإمكانيته وجوده موجودة؛ ومازالت مستمرة.

يقول ابن رشد في تعريف للمادة الأولى؛ كموضوع أقصى لكافة التغيرات: " إنه بالقوة والإمكان جميع الصور، وإنه لا يتعرى من صورة أصلاً" \.

هنا يبيّن ابن رشد التلازم الوجودي، بين المادة والصورة التي يتكون منها العالم المادي، فالمادة لا تتعرى عن الصورة، والصورة هي صورة مادة، والفصل بينهما فصل بالتحليل العقلي فقط، وهذا تعبير - بلاشك - عن وحدة الوجود المادي من جهة، أمّا من جهة ثانية، فهو تعبير عن: أنّ الصورة أسلوب تمظهر المادة بواسطة الحركة، والحركة هي كمال أول لما بالقوة من جهة ما هو بالقوة، فالحركة لتكوين الصورة تنبع من قوة المادة، لأنّ تتحرك لتكوين الصورة، وبهذا فالعالم المادي المحسوس (المصور) هو نتاج المادة الحاوية لإمكانية وجوده، وهذه الإمكانية قديمة أزلية - أبدية، بقدم وأزلية وأبدية المادة الحاملة والحاوية لها.

<sup>· -</sup> العدم هنا هو العدم المطلق.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ست رسائل ، ص $^{-9}$  -  $^{-1}$  .

ثم يقول راداً على الأشاعرة وإمامهم الغزالي: " إن الممكن يقابله الممتنع من غير وسط بينهما، فان كان الشيء ليس ممكناً قبل وجوده، فهو ممتنع ضرورة، والممتنع إنزاله موجوداً كذب محال " \.

وأمّا إذا كان العالم ممتنع الوجود، ثم وجد، فلابد من وجود مرجع، وهذا ما يرفضه الأشاعرة والغزالي، وهنا يلزمهم ابن رشد الإقرار بإمكانية وجود العالم، عند ذلك يبني على هذه القضية قضية ثانية، تلزم عنها نتيجة أساسية: " فان من يسلم بأن العالم قبل وجوده ممكناً إمكاناً لم يزل؛ يلزمه أن يكون العالم أزلياً، لأن ما لم يزل ممكناً؛ إن وضع أنه لم يزل موجوداً، لم يلزم عن إنزاله محال، وما كان ممكناً أن يكون أزلياً فواجب أن يكون أزلياً " .

وبهذا توصل إلى أن: العالم ممكن الوجود منذ الأزل، وأزلية امكانه تعيي أزلية وجوده، وهذا ما سعى إليه منذ بداية بحث الدليل.

#### دليل قدم العالم من جهة قدم موضوعه:

يعتمد ابن رشد في تحليله لهذا الدليل على قضية أساسية، وهي:أن الممكن صفة جوهرية في ذات المادة، فالمادة لايمكن أن تصير إلى صورة ما، دون أن تتضمن - ذاتياً - إمكانية وجود هذه الصورة، وان وجدت الصورة؛ فهي صورة محققة لإمكانية تصورها، وهي كمال المادة الحاملة إمكانية وجودها، وإلا حدث ما لايمكن أن يحدث،أو كان إمكان وجود الصورة سابقاً على المادة، أي أن إمكانها ليس قائماً فيها؛ وإنما هو مفارق متعال، وقائم بذاته وغير موجود في المادة، وهذا محال عند ابن رشد، فالإمكان كما يقول: "

<sup>&#</sup>x27; - محمد عاطف العراقي : النزعة العقلية عند ابن رشد ، ص/١١/، عن كتاب تهافت التهافت ، ج١ ، ص/١٨١/.

<sup>&#</sup>x27; – ابن رشد : تهافت التهافت ، ج۱ ، ص/۱۸٦/.

يستدعي شيئاً يقوم به، وهو المحل القابل للشيء الممكن " ' وقد عَرَفهُ أيضاً من خلال تعريفه للقوة: " القوة هي الاستعداد الـذي في الشيء، والإمكـان الذي فيه لأنّ يوجد بالفعل " ` .

فالممكن – بهذا المعنى – غير مفارق للمادة، وإنما هو في شيء ضرورة، وهو: إمكانية – استعداد – هذا الشيء لأنّ يكون، وكونه هو صيرورته من صورة إلى صورة، أي أنّ إمكانية تكّون الشيء وصيرورته متأصلة في ذاته.

ولكن ما الشيء المتضمن للإمكان، والحامل له يكصفة جوهرية متأصلة فيه" لم يبق إلا أن يكون الحامل للإمكان هو: الشيء القابل للممكن، وهو المادة" فالمادة هي الحاملة لإمكانية صيرورتها، وصيرورتها هي تكون صورة فيها بعد صورة، مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق بالفعل. وإذا كان تكون الصورة قد تم في زمان، فان الحامل لإمكانية التكون – الحدوث –، أي المادة، قديمة منذ الأزل: " وإذا كان كل حادث قد سبقته المادة، فإن المادة الأولى لم تكن حادثه بحال " . وإنما هي موضوع للتغيرات الحادثة " موضوعاً أقصى لجميع الكائنات الفاسدات " .

ويصف الموضوع الأقصى للتغيرات هذه، أنه: "ليس فيه شيء من الفعل أصلاً، ولا له صورة تخصه، وأنه بالقوة والإمكان جميع الصور، وأنه لا يتعرى من صورة أصلاً، لأنه لو عُرِّى منها لكان ما لا يوجد موجوداً، وأن الإمكان

۱ - ابن رشد : تهافت التهافت ، ص/۱۸۹/.

۲ - ابن رشد: تلحیص ما بعد الطبیعة ، ست رسائل ، ص/۸٦/.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : تهافت التهافت ، ج۱ ، ص/ ۱۹۰ / .

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تهافت التهافت ، ج١ ، ص/ ١٩٧/ ، راجع أيضاً : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ست رسائل ، ص/٤/.

<sup>° -</sup> ابن رشد: السماع الطبيعي ، ص/٩/ ، رسائل ابن رشد .

والقوة ليس في نفس جوهره، بل هو موضوع لهما، فإن القـوة والإمكـان ممـا يحتاج إلى موضوع "\.

يعد هذا التعريف من الأهمية بمكان في تاريخ الفلسفة عامة، فهو المحاولة الأولى للإحاطة بالمادة في كلها المحرد، وهذا يعني أن ابن رشد استطاع الوصول إلى مفهوم المادة المجرد، فالمادة من حيث هي كذلك لا توجد إلا من خلال أشكال عيانية محسوسة. وهذا التعريف ليس تعسفاً فكرياً، وإنما هو ظاهرة ذاتية مشروطة موضوعياً، لكونها توجد في علاقة مضمونيه مع الموجودات الحسية والظواهر، فالعام هو التجريد أي المادة، لا يوجد إلا في الموجودات الحسية والظواهر، وهذه كلها تتضمن في ذاتها لحظة من العام، فالعام مموضعاً في الحسي - الخاص،أي أن العام موجود موضوعياً، بقدر ما يتمظهر فيه الخاص، فكلاهما العام والخاص لهما وجود موضوعي.

ويبين ابن رشد الفارق بين العدم الذي هو وجود بالقوة، والمادة كموضوع متضمن للعدم، موجود بشكل مستقل عن ذواتنا وقديم في وجوده: " الفرق بين العدم وهذا الموضوع الأول، أن العدم متى قيل فيه أنه مبدأ المتكوّن فبالعرض، وليس كذلك المادة الأولى فإنها موضوعة للصور ثابتة، عند تعاقب صورة صورة عليها وعدم عدم ٢.

وأخيراً يصل إلى تحديد الصفة النهائية للمادة الأولى، بأنها قديمة منذ الأزل، وذات وجود مستقل عن ذواتنا، لم يخلقها خالق أو يصنعها صانع: " أما المادة الأولى فقد تبين من أمرها في العلم الطبيعي، أنها غير مصورة،

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: السماع الطبيعي ، ص/ ٩-١٠/ رسائل ابن رشد .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: السماع الطبيعي ، ست رسائل ، ص/١٠/.

ولذلك ليس يمكن أن يكون لها فاعل، إذ الفاعل إنما يعطي المفعول الصورة".

وبهذا جرّد الإله من فعله كخالق مفارق، فمـا هـو ـ عنـد ابـن رشـد ــ سوى محرك لايتحرك، وهذا ما سيتضح في حينه.

وينتقل للرد على أفلاطون وشيعته، الذين رأوا أن العمالم حمادث أزلي في قولهم: "قد يكون أزلي ما يفسم ومكون غير فاسمد، كمما كمان يمرى ذلك أفلاطون" ٢.

وبرده على أفلاطون يرد على المتكلمين وإمامهم الغنزالي؛ الذين رأوا أنّ العالم حادث وغير أزلي، يقول مؤكداً قدم العالم أزلاً وأبداً: "لا يمكن أن يوجد أزلي يفسد بآخره ولا متكون يبقى أزلياً ". " ويورد بهذا الخصوص عدة مقولات يثبت فيها: أزلية العالم وقدمه وعدم فنائه «كل ما هو غير كائن، انه غير فاسد، وأن هذا ينعكس، أعني أن كل ما هو غير فاسد فانه غير كائن» أ.

#### وبهذا نستطيع أن نجمل مناقشته على النحو التالي:

العالم محدث ، أزلى. قضية خاطئة.

العالم أزلى ، فاسد. قضية خاطئة.

العالم محدث ، فاسد. أيضاً قضية خاطئة.

العالم أزلى ، أبدي. قضية صحيحة.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ست رسائل ، ص/١٢٤/.

٢ - ابن رشد: تلحيص السماء والعالم، ست رسائل، ص/٣١/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/٣٤/.

أ - المصدر السابق نفسه ، ص/٣٦/.

يقول في ذلك: " فقد تبين أنه لايمكن أن يكون شيء أزلياً فيما مضى، ويفسد في المستقبل " \.

وإنما " مالا بداية له فلانهاية له " ٢.

بهذا نستطيع القول: أن ابن رشد استطاع أن يـبرهن قـدم العـالم المـادي وأبديته، وأنه لم يخلق من عدم مطلق، وحل أيضاً مسـألة العلاقـة مـع الفـاعل والمحرك الذي لا يتحرك مقولة خلـق المحرك الـذي لا يتحـرك مادة العالم.

إنْ كان من العدم المطلق - كما قال المتكلمون والغزالي - أو من العقل - كما قال الفلاسفة الفيضيون.

لذلك فالعالم قديم بالذات وبالزمان وهو في صيرورة مستمرة، ولانهائية، صيرورته هذه محكومة بالسببية الموضوعية على جهة الضرورة الطبيعية، أولاً: من ذات المادة المتحركة، وثانياً: بفعل العلاقة السببية الموضوعية بين الموجودات بعضها ببعض.

# في نهاية هذا الفصل نخلص بالنتائج التالية:

لقد عولجت مسألة وجود العالم المادي من خلال العلاقة بين المادة الأولى والصورة، فالمادة الأولى عنسد ابن رشد جوهر أبدي، – أزلي – لم يخلقها خالق، تنتقل من الوجود الممكن إلى الوجود المحقق بالفعل في صيرورة لانهائية، والوجود المحقق هو الصورة التي تنبثق من مضمون وذات المادة الحاملة لإمكانية تحققها.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص الكون والفساد ، ست رسائل ، ص/ ٣٠ / .

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ست رسائل ، ص/٣٢/.

#### بهذا نقول:

أولاً - استطاع ابن رشد نقص مصادرة الخلق من عدم مطلق من الذهنية الإيمانية التسليمية، والتي اعتمدها المتكلمون وبخاصة الأشاعرة منهم والإمام الغزالي، فمذهبهم " مذهب أهل الاحتراع والإبداع، هم الذين يقولون: أن الفاعل هو الذي يبدع الموجود بجملته، ويخترعه إختراعاً وأنه ليس من شرط فعله وجود مادة فيها يفعل، بل هو المحترع للكل " ' وحدد مسألتهم الأساسية " أنه ليس هاهنا إمكان إلا في الفاعل فقط " آ وبذلك لافاعل إلا الله، وليس لفعله حاجة إلى مادة أو موضوع للفعل، فهو المبدع للكل من العدم المطلق، وبهذا أنكروا الوجود القديم للمادة؛ ووجودها الفاعل وأنكروا الوجود القديم للمادة؛ ووجودها بالتالي السبية الموضوعية، وأكدوا الجواز والإمكان للإله في فعله فهو يفعل ما يشاء فجاءت نظريتهم حتمية لاهوتية بشكلها الظاهري، حبرية سلطوية بواقعها الاجتماعي والإنساني.

ثانياً – على الرغم من أهمية ما قدمه الفلاسفة الفيضيون من آراء حول قدم المادة والحركة والزمان، وانتصارهم للسببية والموضوعية وتأثيرهم الإيجابي على فلسفة ابن رشد خط التواصل الفكري والفلسفي والا أن ابن رشد استطاع تجاوزهم في عدة مسائل منها.

١ - مسألة العلاقة بين العالم المادي واللامادي - أي الله - وكيف يفعل اللامادي في المادي؟ !.

۱ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ص/١٤٩٨/.

۲ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ص/١٤٩٨/.

إن افتراضهم بأن العالم ممكن الوجود بذاته، واحب الوجود بغيره، والغير هو الفاعل وهو واحب الوجود بذاته، هو افتراض لعلاقة غير موضوعية بين معلولات، أو موجودات طبيعية، وعلة غير طبيعية، هذه العلاقة هي علاقة فيض، أو هبة، وبشكل أدق، إنها فرض عقلي لاموضوعي، وحتى العالم المادي، الذي هو ممكن الوجود بذاته، فإن إمكانه ليس فيه بالذات، وليس ضرورياً وإنما هو - أي الإمكان - مرتبط بغيره، هذا الغير مفارق للطبيعة، وحارج عنها.

فالعام بهذا المعنى ليس فاقداً لخصائصه الذاتية فحسب؛ وإنما هو عجينه ممكنة الصنع بيد الإله المفارق والمتعالي، يصنع فيها الصورة التي يريدها، ويهبها إياها كيفما يشاء. وهذا كما هو واضح منفذٌ لجواز الأشاعرة ،كما يقول ابن رشد.

وحتى رؤيتهم للحركة، فهي رؤية لا تتسم بالموضوعية، ذلك أن منشأ الحركة عندهم - وخاصة الحركة الأولى -مفارق للطبيعة، فهو - أي المنشأ من خارج بينما هي الحركة لدى ابن رشد ذات تلازم وجودي مع المادة، وأنها خاصيتها الجوهرية، وبالتالي فما العالم إلا نتاج العلاقية السببية الموضوعية - الذاتية - من ذات المادة - أولاً، والخارجية - بين الموجودات بعضها ببعض ثانياً. وبذلك يكون ابن رشد قد رفض ونقض الغائية القبلية اللاهوتية، والمؤدية إلى الجبرية اللاهوتية، على مستوى الذات الإنسانية، مؤكداً الغائية الطبيعية، والمؤدية إلى الغائية الإنسانية. وهذا ما سينجلي في الفصول القادمة.

**\_\_\_** 

# الفصل الثاني

العالـــم في صيرورة مستمرة

## العالم في حيرورة مستمرة

لقد ترتب على تحديد ابن رشد للعالم الماديّ تحديداً انطولوجياً؛ القول بقدم العالم الماديّ بالذات وبالزمان. وبهذا يتعادل العالم الماديّ مع الإله، إلاّ أنَّ الإله يتقدمه " بالشرفية".لكن المادة الأولى ليست قديمة بالذات وبالزمان فحسب، وإنما هي " موضوع لجميع الكائنات الفاسدات... وهي بالقوة والإمكان جميع الصور".

لهذا، فهي - أي المادة الأولى مبدأ أقصى وسبب لحدوث الموجودات كافة - الحادثة بالزمان.

من هنا تبرز مسائل متعددة، تستدعي الإجابة والحل، وعلى رأسها:

ما أصل الموجودات المادية؟ وكيف تكون المادة الأولى سبباً لوجود الموجودات الحادثة بالزمان – أي الكائنة الفاسدة – حسب تعبير ابن رشد؟ وما علاقة ذلك بالمحرك الذي لا يتحرك؟...للإجابة على ذلك، بدأ ابن رشد مسألته. بأن طرح الموضوع على بساط البحث، قال: " انهم اتفقوا على أنّ هاهنا ثلاثة أصناف من الموجودات. طرفان، وواسطة بين الطرفين. فاتفقوا في تسمية الطرفين، واختلفوا في الواسطة. أ... وأما الصنف من الموجود الذي بين هذين الطرفين: فهو موجود، لم يكن من شيء، ولا تقدمه زمان، ولكنه موجود عن شيء، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره. " الفلاد الله الم بأسره. " الموجود عن شيء، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره. " الموجود عن شيء، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره. " الموجود عن شيء، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره. " الموجود عن شيء، أو الموتود عن شيء الموتود عن ا

<sup>· -</sup> لاحاجة لذكر ما اتفقوا عليه.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: فصل المقال ، ص/١٥٠٠ ، المعطيات السابقة نفسها.

بعد أنَّ عرض المسألة، حدد أوجه الاتفاق، وبِّين أوجه الاختلاف؛ فأشار إلى نقطة ومحور خلاف المسألة. وهي: أصل الموجودات ومنشؤها.

بعد ذلك: استجمع المذاهب المتعددة التي بحثت في هذه المسألة، وفسرت أصل الموجودات، وكيفية حدوثها، قال: " المذهب الأول هو مذهب أهل الكمون، وهو القائل بأن كل شيء في كل شيء، وأنَّ الكون إنما هو خـروج الأشياء بعضا من بعض، وأن الفاعل قد احتيج إليه في الكون، لإخراج بعضها من بعض، وتمييز بعضها عن بعض. وعلى هذا يكون الفاعل في نظر أصحاب هذا المذهب؛ ليس أكثر من محرك. " ف ذات الموجود، لأن يكون منه صورة ما، تنبثق من وجوده الممكن إلى وجوده المحقق بالفعل.

وهذا هو مذهب " أهل الكمون " أو " المذهب الإنبثاقي " الـذي يعتمـد على السبب الذاتي من ذات الموجود أو الظاهرة في تكويس صورة الموجود، وبالتالي صيرورته من صورة إلى أحرى. أي أنه يهمل السبب الموضوعيي الآخر أو الأسباب الموضوعية الأخرى – الخارجيــة – في تكويــن الموجــودات وصيرورتها المستمرة. ولايري أثـراً لعلاقـات الموجـودات والظواهـر الطبيعيـة بعضها ببعض. وبهذا فهو يعتمد جانباً واحداً من أسباب تكون الموجودات، وهذا ما يجعله أحاديّ النظرة، ويجانب وجه الحقيقة، ويجعل الموجودات؛ بالتالي محكومة بالضرورة الطبيعية الذاتية، دون فعل وانفعال بين الموجودات وهذا ما يجعلها نظرة حتمية ناقصة للعالم الماديّ.

ثم يتابع - ابن رشد - عرضه لبقية المذاهب فيقول:

" أما المذهب الثاني فهو مذهب أهل الاختراع والإبداع، وهو القائل بأن الفاعل هو الذي يبدع الوجود بجملته ويخترعه احتراعاً، وليس من شرط فعلمه

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٢، ص/١٤٩٧/. المعطيات السابقة نفسها.

وجود مادة يفعل فيها، بل هو المحترع للكل. وهذا هو رأي المتكلمين والنصاري "١.

وهذا ماكان قد نقضه، وذكرنا ذلك في الفصل السابق - وهو بشكل عام - مذهب يهمل الفعالية الذاتية الجوهرية لذات الموجود المادي، ويهمل أيضاً العلاقة السببية الخارجية للموجودات بعضها ببعض، ويلحق العالم المادي مفارق - متعال، يفعل ما يشاء دون ضابط مادي لفعله، ولاحاجة لموضوع يفعل به أو عليه، وهي رؤية حتمية غائية لاهوتية، ترفض الفعل الطبيعي للموجودات، وترفض قدرة الإنسان على الفعل، وتنكر الغائية الطبيعية و الإنسانية، وتلحق ذات العالم المادي، وذات الإنسان، ومصيرهما بفاعل مطلق مفارق.

ولضرورة البحث لابد من ذكر مذهب الفلاسفة الفيضيين، وان لم يذكره بشكل خاص، فقد أورد ملاحظاته في ثنايا فلسفته.

لقد قسم الفلاسفة الفيضيون الوجود إلى: ممكن الوجود بذاته - واحب الوجود بغيره، - واحب الوجود بذاته وهو " الله" فالعالم وان كان ممكن الوجود بذاته، إلا أن إمكانه غير قابل للتحقق بذاته وإنما " بغيره فتحقق الإمكانية مشروط بالعلاقة بواجب الوجود بذاته أي بالإله وهذا ما يجعل إمكانهم سلبياً منفعلاً، بفاعل من خارج، وحتى هذا الفاعل فهو فاعل لامادي ومفارق.

وكما لاحظ ابن رشد ونلاحظ: إن الفلاسفة الفيضيين قد اعتمدوا جانباً واحداً من مسألة تكون الموجودات المادية،وهو جانب العلاقة الخارجية، وهي ليست علاقة سببية موضوعية، وإنما هي علاقة ثانوية، علاقة وجود مادي

۱ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٣ ، ص/ ١٤٩٨ / .

محسوس بوجود كلي مفارق متعال، ولهذا فقد وصفها ابن رشد بأنها علاقة "على القصد الثاني".

ويحسم ابن رشد الأمر معهم بقوله: " أن المفارقات لا تغير المواد تغيير استحالة بذواتها " لذلك لم يدركوا السببية الموضوعية، والمترابط السيبي الضروري.

آ ـ في ذات الوجود كسبب جوهريٌّ ذاتي.

ب ـ بين الموجودات بعضها ببعض، وإنما ربطوا العالم - وجوداً - وصيرورة - ومصيراً، بوجود لامادي مفارق متعال، و بذلك أفقدوا الوجود المادي - العالم - حركته الذاتية الموضوعية، وحركت العلائقية - الخارجية - كاسباب ومسببات، على جهة الضرورة الطبيعية، وبالذات، وجعلوا العالم - بكافة موجوداته،

محكوماً بمشيئة وغائية لاهوتية، فكانت رؤيتهم جبرية لاهوتية - دون أن يعوا ذلك، من هنا جاءت انتقادات ابن رشد لهم، انتقادات موضوعية، واعتبارهم - بالتالي - اقرب إلى المتكلمين من الفلاسفة.

وأخيراً عرض ابن رشد مذهبه، قائلاً: "هو المذهب الثالث الذي أخذناه عن أرسطو، وهو الذي يذهب إلى أن الفاعل؛ إنما يفعل المركب من المادة والصورة، وذلك بأن يحرك المادة ويغيرها، حتى يخرج ما فيها من القوة على الصورة إلى الفعل.

وهذا الرأي يشبه رأي الذين يذهبون إلى أن الفاعل، إنما يفعل اجتماعاً وانتظاماً للأشياء المتفرقة، وهو مذهب انباذقليس، إلا أن الفاعل عند أرسطو ليس هو حامع بين شيئين بالحقيقة، وإنما هو مخرج ما بالقوة إلى الفعل، فكأنه

<sup>،</sup> /۸٦۲ ، ص/ ۱۲۸ ، ص/ ۸۲۲ ، ص/

جامع بين القوة والفعل، أعني الهيولى والصورة، من جهة إخراج القوة إلى الفعل من غير أن يبطل الموضوع القابل للقوة، فيصير حينتذ في المركب شيئان متعددان وهما المادة والصورة، وهو يشبه الاختراع أيضاً من جهة أنّه يصير ماكان بالقوة إلى الفعل، ويفارق الاختراع، بأنه ليس يأتي بالصورة من لاصورة. وكذلك فيه شبه من الكمون "."

بعد أن عرض ابن رشد مذهب في تفسير العالم، أحمد يشرحه ويبّين غامضة، فقسم أولاً الوجود إلى نوعين:

«أحدهما في طبيعته الحركة، وهذا لا ينفك عن الزمان، والآخر ليس طبيعته الحركة، وهذا أزلي وليس يتصف بالزمان. أما الذي في طبيعته الحركة فموجود معلوم بالحس والعقل، وأما الذي ليس في طبيعته الحركة ولا التغير فقد قام البرهان على وجوده، عند كل من يعترف، بأن كل متحرك له محرك ".

والوجود المادي " الهيولاني " المتحرك، مؤلف من الأجرام السماوية والعناصر " الإسطقسات " الأربعة، التراب، الماء الهواء، والنار، وهم العناصر الأولية لجميع الأجسسام المركبة، والجية، والأجرام السماوية " غير مكونه ولافاسدة " " وهذا يعود لكونها " لاضد لها " أ ولكنها متحركة حركة النقلة الدورية فقط.

والأجرام السماوية مترابطة سببياً ووجودياً على جهة الضرورة، بالعناصر الأربعة " ويلزم ضرورة عن وجود هذا الجرم المستدير، وجود سائر

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٣ ، ص/٩٩٩ / . المعطيات السابقة نفسها.

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد تهافت التهافت ، ج۱ ، ص/ ۱٤۲ – ۱۲۳ المعطیات السابقة نفسها.

<sup>-</sup> ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص/ ٢٨/ المعطيات السابقة نفسها.

أ - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٩/.

الإسطقسات، إذ كان لابد من شيء ساكن، عليه يدور، على ماتبين، لزم ضرورة أن يكون العالم بأسره أزلياً "\.

ثم يبدأ ابن رشد توضيح مسألة هامة جداً لما نحن بصدده، وهمي مسألة العلاقة بين الوجود الماديّ الأزليّ والوجود الماديّ الحادث.

فالوجود الأزليّ للعناصر الأربعة، هو وجود بالكل، وليس بالصورة، ذلك أنها حادثة فاسدة، وبحدوثها وفسادها تتكوّن عنها كافة الأحسام المادية والمركبة والحية " الآلية " يقول في ذلك: " إنما يوجد البقاء في كليتها لا في أجزائها، فهي حافظة لصورها النوعية فاسدة بأجزائها ".

من هنا نستطيع القول: إن ابن رشد قد توصل إلى المسائل التالية:

- ١ ـ أنّ العالم الماديّ قديم منذ الأزل وإلى الأبد. وهوفي صيرورة لانهائية
   ـ أي حدوث مستمر ـ.
- ٢ ـ أنّ الوجود الماديّ متحرك، وحركته متلازمة معه، وذاتية له،أزلاً وأبداً.
- ٣ ــ أنّ الأجرام السماوية المتحركة حركة نقلة دورية، والعساصر
   الأربعة المتحركة حركة استقامة، متلازمة وجودياً ومترابطة سببياً.
- ٤ ـ العناصر الأربعة أزلية في كليتها، فاسدة بأجزائهما، وبفسادها وتحولها
   تتكون كافة الأحسام المادية.
- ٥ العالم المادي ككل- مترابط سببياً ترابطاً موضوعياً يبرهن على وحدة العالم مادياً.

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص/٢٩/.

٢ - المصدر السابق نفسه، ص/٢٩/.

بعد ذلك انتقل ابن رشد للبحث في الوجود المادي، وكيفية تكوّن الأجسام عنه؛ وما مصدر ومنبع الحركة؟..

انطلق ابن رشد في تفسيره للوجود الماديّ المتحرك، من قضية جوهرية وهي: التلازم الوجودي بين الموجود الماديّ والحركة، بمعنى أن لاوجود لموجود ماديّ بلا حركة، ولا وجود لحركة بلا مادة، وبذلك وضع الوجود اللامتحرك جانباً "فما شأنه أنْ لا يقبل الحركة...فليس جسماً طبيعياً، ولا فيه مبدأ تغير أصلاً" أ.

وحدد المبدأ الأساس للحركة في الطبيعة ذاتها، فـ "الطبيعة هي التي في نفسها مبدأ حركة...ومعنى قولنا مبدأ حركة، أي لها من ذاتها،أنْ تفعل وتتغير وتقبل الانفعال " .

وبعد أن حدد الحركة في الموجودات المادية، أخل يبين أشكالها، بحسب أشكال حركة وتغلير الموجودات الطبيعية، فالحركة "نجدها في الأين وهي المسماة نقلة، وفي الكيف وهي المسماة استحالة، وفي الكم وهلي المسماة نمواً ونقصاً، ولننزل ها هنا أيضاً أنَّ المسمى في الجوهر كوناً وفساداً حركة " ".

لقد صنف ابن رشد أشكال الحركة، من خلال رؤيته للعالم، كوحدة مادية مترابطة سببياً، ترابطاً موضوعياً.

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٩/.

<sup>· -</sup> ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص/١٢/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٢١ - ٢٢/.

ورأى أنَّ الطبيعة لاتُعرف إلا متحركة، وأنّ الحركة لاتُعرف إلاَّ في موجود طبيعي، يقول:إذا كنا قد " أخذنا في حد الطبيعة الحركة " ' ف"أنّ من حد الحركة يظهر أنّه لا يوجد إلاّ في متحرك " '.

فالحركة صفة أساسية في ذات الموجود الماديّ (الطبيعي)، وأن الطبيعة بصورها كافة وتنوع أشكال موجوداتها، هي أشكال متنوعة لتمظهر المادة المتحركة.

وبذلك استطاع ابن رشد، تجاوز رؤية الفلاسفة الفيضيين، كما استطاع نقض رؤية المتكلمين، وبخاصة الأشاعرة وإمامهم الغزالي، في إلحاقهم العالم بكل موجوداته، بموجود غيبي مفارق للطبيعة. وبذلك كان المفكر المادي العقلاني، الذي اكتشف أساس ومبدأ وجود الموجودات الطبيعية، وكيفية تكوّنها وصيرورتها، معتمداً في ذلك على التطور العلمي آنذاك، ومستخلصاً ذروة نتائجه الفكرية، لتتجاوب مع متطلبات مرحلة نهوض اجتماعيًّ، تُرفض فيه المقولات اللاعقلانية، وتتسع وتتعمق المقولات العلمية التشمل جوانب الحياة كافة، بحيث تلائم مستوى تطور القوى الاجتماعية الصاعدة، والي تشكل نواة مرحلة جديدة.

بعد أنْ أثبت ابن رشد تلازم المادة والحركة، وأنّ الحركة صفة أساسية للمادة، وأنّ الموجودات الطبيعية المتنوعة هي أشكال متعددة لتمظهر حركة المادة، أحد يبحث في سيرورة حركة المادة، وصيرورة الموجودات المادية، أي في الغائية الطبيعية للموجودات.

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٠/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/١٧/.

فتحدث عن الموجودات الحسيّة من حيث كمالها، فقال: "الموجود بما هو موجود، ينقسم إلى ما هو بالفعل والكمال المحض، وإلى ما هو بالقوة والإمكان المحض، وإلى ما هو متوسط بينهما، وهو كالمؤلف مما بالكمال المحض؛ وإلى ما هو بالقوة، وقد أخذ من كلّ بقسط " '.

وبيّن معاني الكمال بقوله: "كمال محض لايكون فيه شيء من القوة أصلاً، وهو نهاية الحركة، الذي إذا بلغته كفت وفيسدت " " "وكمال يحفظ ما بالقوة، ولا يوجد إلاّبوجود القوة مقترنة به، وهذا المعنى هو المسمى حركة "."

وهنا يصل إلى تعريف الحركة بشكلها الغائي، فهي "كمال ما بالقوة من جهة ما هو بالقوة ". أ

فالحسركة على هذا النحو، هي خاصيسة المادة المتحركة، وسبب وجودها الصائر، وغايتها والموجودات الطبيعية دائمة الحركة، لذا فهي دائمة التحقق الغائي، من القوة إلى الفعل، ومن الفعل اللامكتمل والمتضمن للقوة، إلى الفعل الأكثر إكتمالاً " فليس موجوداً بالفعل، وإنما كماله حافظ لما هو بالقوة "."

وبهذا يصل ابن رشد إلى نتيجة أساسية وهامة، وهي: أنّ العالم الماديّ ليس متحركاً فحسب، وإنما حركته باتجاه غائي، وفي ديمومة مستمرة من القوة إلى الفعل، ومن الفعل المتضمن للقوة إلى الفعل الغائى الأكمل منه،

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٢/.

<sup>7 -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/٢٢/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ،ص/٢٢/.

<sup>\* -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/٢٢/.

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ۲۷/.

وهكذا، بشكل لانهائي وواسع وشامل، يشمل الطبيعة كاملة " فإن الطبيعة لا تفعل باطلاً " '.

محافظة، ومحققة ديمومةُ وأبديةُ وجودها، أي محققة غائيتها الطبيعية، إذ" إن كل ما تفعله الطبيعة، فإنما تفعله لمكان شيء ما، وأنّ الغايـة الأولى في الكـون هي الصورة " \.

وبذلك رفض مقولة: أنْ لاجديد تحت الشمس، ونقض بالوقت ذاته مقولة: الفاعل المفارق المطلق الفعل، وذلك من خلال استيعابه حركة المادة، وخصائصها الذتية، مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق بالفعل، بشكل غائي لانهائي «إن الحركة من الأمور المتصلة، لأنه متى وقفت وتعيّن منها جزء يمكن أنْ يشار إليه، فقد بطل فصلها الخاص بها، ووجد الصنف الآخر من الكمال المحض، وانْ تحركت بعده، فإنما ذلك من جهة مالها قوة أخرى » . وهذا متلازم مع تعريفه للحركة، فالحركة "كمال المتحرك بما هو متحرك الفاحركة صفة أساسية في ذات المادة، متلازمة وجودياً معها، مستمرة الديمومة أزلاً وأبداً، بشكل تطوري صائر، إلى الكمال الأسمى من القوة إلى الفعل، وحوده دلكن، ولضرورة التعمق في هذه المسألة يلزمنا البحث في معنى " القوة وجوده دلكن، ولضرورة التعمق في هذه المسألة يلزمنا البحث في معنى " القوة «عند ابن رشد، خاصة وأنّه عرّف الحركة بأنها: "كمال ما بالقوة، من جهة ما هو بالقوة » . .

١ - ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص/١٧/ ، المعطيات السابقة نفسها.

٢ - ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص/١٧/ ، المعطيات السابقة نفسها.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٢-٢٢/.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٤/.

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/۲۲/.

ماهي القسوة؟... وهل هي خاصية أساسية ودائمة في الموجود المادي المتحرك؟ وهل تشكل منبعًا للحركة؟... أم أنها مفارقة أو تابعة في وجودها لفاعل مفارق؟... وبالتالي يهبها هذا الفاعل لمن يشاء ويحرمها لمن يشاء؟ ويصبح وجودها مقترناً مع وجود الموجود الموهوب، إثناء الفعل وعنده فقط؟!... كما يقول الأشاعرة وإمامهم الغزالي، يقول أبو حامد الغزالي: " الاقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً، وما يعتقد مسبباً ليس ضرورياً عندنا... فليس من ضرورة وجود أحدهما متضمن لإثبات الآخر " '.

بهذا يزيل أبو حامد الشكوك التي يمكن أنْ تقع حول مضمون مفهوم " الاقتران " بأنه يمكن أن يكون بمعنى التلازم الوجودي الأبدي والضروري، لقد أزال الشكوك حينما قال: أنّ هذا الاقتران ليس ضرورياً أي ليس على جهة الضرورة الطبيعية وإنما هو تابع لغائية فاعل مطلق ومفارق " الله".وهنا لاوجود لموجود طبيعي متضمن وجود القوة فيه، ولاحتى وجودها تابع لوجوده ومتلازم معه بشكل دائم، فهذا ليس ذلك، وذاك ليس هذا، وإنما يتبع لغائية لاهوتية تحدد سلفاً مسار الموجودات ومصيرها.

ويبدأ ابن رشد مسألته، بالقول: "والذي يستعمل عليه اسم القوة أكثر ذلك في الحكمة، وأشهر عند الفلاسفة هو: ما كان به الشيء مستعداً لأن يوجد بعد بالفعل " أ فالقوة هي الاستعداد في ذات الموجود، لأن يتحقق فيما بعد بالفعل، صورة معينه محددة بخصائصه، هذه هي القوة عند ابن رشد.

وهذا المعنى متلازم مع فهمه للعدم ف " القوة بجهة ما عدم، لكنها من أصناف الإعدام؛ التي شأن المعدوم فيها أنْ يوجد فيما يستقبل " " فالقوة

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تهافت النهافت ، ج٢، ص/٧٧٧/.

۲ - ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ، الرسائل ، ص/ ۲۷ / المعطيات السابقة نفسها.

<sup>-</sup> ابن رشد: تلحيص ما بعد الطبيعة ، الرسائل ، ص/ ٢٨ / المعطيات السابقة نفسها.

والعدم خاصية أساسية في مادة الموجود المتحرك حركة صيرورة، وعملية وجود الموجود بحالة صيرورة وتحول دائمة، من حالة إلى حالة أكمل، ومن صورة إلى صورة، مرتبطة مع قوته لأن يصير، واستعداده هو بالذات أولاً، لأن يوجد ويصير، وجوداً صائراً لانهائياً، محققاً غائبته في التحول التكاملي.

فالقرة لا توجد بحد ذاتها وبشكل مفارق حالص " فان القوة مما يقال بالإضافة " أ. بالإضافة إلى ماذا؟ إلى وحود مفارق؟... أم إلى ذات المادة المتحركة؟... أي إلى مادة الموجود المتحركة؟... وهنا يحدد ابن رشد مبادئ فلسفته ورؤيته للوجود، بشكل لالبس فيه، معتمداً في ذلك العلوم الطبيعية، فيبرز فيلسوفاً مادياً عقلانياً متنوراً يقول: " أنّ القوة والإمكان مما يحتاج إلى موضوع " " ويصنف الموضوع إلى:

آـ المادة الخاصة بموجود موجود ـ على حـد تعبيره وهـي الموضوع القريب.

ب الهيولى الأولى أو المادة الأولى، وهي الموضوع الأقصى لكافة التكونات والتغيرات بشكل عام. "فلهذه الأشياء التي قلنا - وكان يتحدث عن أنواع التغيرات ع.ع - يلزم ضرورة أنْ يتنزل أنْ ههنا موضوعاً أقصى لجميع الكائنات الفاسدات، ليس فيه شيء من الفعل أصلاً، ولا له صورة تخصه، وانه بالقوة والإمكان جميع الصور، لايتعرى من صورة أصلاً " " تخصه، وانه بالقوة والإمكان جميع الصور، لايتعرى من صورة أصلاً " " والمادة الأولى هذه ليست قوة بحد ذاتها، وإنما هي الموضوع الحامل لها.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، الرسائل ، ص/ ١٠ / المعطيات السابقة نفسها.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٠/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/١٠/.

 $^{\prime}$  فهي « موضوعة للصور، ثابتة عند تعاقب صورة صورة عليها، وعدم عدم  $^{\prime}$ .

وهي قديمة أزلية – أبدية، لم يخلقها حالق و لم يصنعها صانع " ليس يمكن أن يكون لها فاعل " <sup>۲ \*</sup>.

وعبر رؤيته للموجود المادي، مؤلفاً من مادة وصورة، ومن خلال العلاقة بينهما، رأى ان القوة خاصية المادة، المادة الصائرة لانهائياً، ليست الصورة المتكونة: "إن هذا النوع... مما يقال لامتناه، إنما وجوده كما قلنا بالقوة والإمكان وأن يكون بهذه الصفة فإنما ينسب إلى المادة، لأن القوة عارضه لها على ماتبين، وأيضاً فإن المتناهي، إنما هو بالصورة، وتابع لها والمادة لما كانت غير محصورة بالذات، لم تكن لها نهاية تخصها، بل متى حصلت فيها صورة؛ أمكن أنْ تفارقها، وتحلها صورة أخرى، وذلك ممكن إلى غير نهاية، بما هي مادة في الماضى والمستقبل " ".

بهذا النص الهام تبرز عبقرية ابن رشد حلية واضحة كفيلسوف مادي حدلي. لقد استطاع أن يكتشف ويبرهن القانون الجدلي لصيرورة الموجودات المادية، وتحقيق غائيتها الطبيعية، وذلك من خلال العلاقة بين مادة الموجود وصورته. فمادة الموجود المتحركة ، من القوة إلى الفعل، تتمظهر في صورة معينه، والصورة على هذا النحو هي: غاية المادة المتحركة وكمالها، وتمثل النهائي، فكل ما هو بالفعل فهو نهائي.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/١٠/.

٢ - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ص/ ١٢٤/ المعطيات السابقة نفسها.

<sup>\* - &</sup>quot; أن المادة لا يصنعها الصابع " ، ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة صححه مصطفى القباني ، المطبعة الأدبية مصر ص/٢٦/.

<sup>-</sup> ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص/٣٥/ ، المعطيات السابقة نفسها.

لكن هذه الصورة لا توجد بشكل مفارق، فهي متلازمة وجودياً مع مادة الموجود، والمادة متحركة بشكل أزلي- أبدي - لأنها وجود بالقوة، وكل ما هو بالقوة فهو لانهائي، لذلك فحركتها في ديمومة مستمرة لتتمظهر بصورة جديدة.. وهكذا بشكل دائم " في الماضي والمستقبل ". لذلك فالموجودات الطبيعية في صيرورة مستمرة بشكل لانهائي، وهذا ما نسميه جدلية النهائي واللانهائي في غائية الموجودات الطبيعية.

وبما أن القوة خاصية أساسية في مادة الموجود، فهـو- أي الموجود - في صيرورة مستمرة من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، في حركة دائمة - لانهائية، غايتها الصورة - الكمال - ومن الكمال المتضمن للقوة والأقل كمالاً إلى الكمال الأرفع والأكثر كمالاً، في ديمومة مستمرة من التحوّل التطوري الغائي.

وبذلك رفض الغائية اللاهوتية، وفعل الفاعل الغيبي المفارق . وبرهن أن الفعل هو فعل الموجودات الطبيعية في تحقيقها لصورها من القوة إلى الفعل الفلو لم يكن لموجود موجود فعل يخصه لم يكن له طبيعة تخصه، وإذا لم يكن له طبيعة تخصه لما كان له إسم يخصه ولاحد " وهذا ما خالف به الأشاعرة من المتكلمين، وغيرهم، ممن ينكر فعل الموجودات الطبيعية، ويقتصر ذلك على المفاعل المطلق.

<sup>\* - &</sup>quot; الإله محرك لامتحرك . وفعله هو فعل على القصد الثاني حسب تعبير ابن رشد . وسنوضح ذلك في الفصول القادمة.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تهافت التهافت ، ج٢ ، ص/٧٨٢/ ، المعطيات السابقة نفسها.

ويوضح المسألة أكثر بقوله:" فالجماد إذا نفى عنه الفعل، فإنما ينفي عنه الفعل الذي يكون عن العقل والإرادة " '.

فإذا كانت الموجودات المادية فاعلة، ففعلها نتاج طبيعتها بـالذات -كمـا اتضح أعلاه -وبهذا تكون الأسباب "ضرورية في وجود المسببات، والتي هـي جزء من الشيء المسبب " ٢.

وإذا كان ابن رشد قد اعتمد في تكون الموجودات وصيرورتها المستمرة، على الأسباب الذاتية للموجود الماديّ، وأعطاها صفة الأولوية، فإنه رأى أنْ لاوجود لموجود لموجود أو ظاهرة منعزلة، وإنما هنالك أسباب حارجية طبيعية مؤثرة ، ولها صفة الفاعلية في تكوين صورة الموجود وصيرورته. يقول ابن رشد: "لا ينبغي أن يشك في أنّ هذه الموجودات قد يفعل بعضها بعضاً، وإنها ليست مكتفية بأنفسها " ".

فعلى الرغم من أهمية وأولوية السبب الذاتي - الداخلي - في وجود وتكوّن الموجودات، فإن السبب الطبيعي الخارجي يعّد هاماً في هذه العملية، كما أنه يعّد شرطاً أساسياً في فعل السبب الداخلي الأولي، أو عدم فعله: "وهذه القوة الحقيقية، منها ما لها عائق من خارج يعوقها، فهذا قد يمكن أن يقع، وقد يمكن أن لا يقع. ومنها ما ليس لها عوائق من خارج، وهذه ضرورة واقعة وخارجة إلى الفعل " أ.

وعلى الرغم من أهمية السبب الأول في تكوّن الموجودات، وهو المعبر عن العلاقة الجدلية بين مادة الموجود وصورته، إلاّ أن السبب الخارجي، الناتج

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/٧٤٢/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٧٨٤/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٧٨٧/.

<sup>\* -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص/ ٢٨/ المعطيات السابقة نفسها.

عن علاقة الموجودات بعضها ببعض، يعتبر عائقاً لعمل السبب الأول، أو مسرعاً له. ولنلاحظ العلاقة الجدلية بين السببين الداخلي والخارجي في تكوين الموجودات " أنه لمّا تبيّن أن كل متحرك له محسرك، وكان ظاهراً أنّ المحرك إذا كان من خارج، فهو يحرك بأنْ يتحرك إذا كان جسماً، فان الغي هاهنا محركات متحركات، أكثر من واحد، يحرك بعضها بعضاً، فباضطرار ما ينتهي إلى متحرك أول من ذاته "ا.

وإذا كان تحرك الموجودات من القوة إلى الفعل، مشروط بالسببية الذاتيـة الداتيـة الداخلية ـ أولاً، وبالعلاقات السببية بـين الموجـودات - الخارجيـة - ثانيـاً، فإنها، محكومة بالضرورة الطبيعية، فـ"ليس يتحـرك هنـالك المتحرك، من أي شيء اتفق إلى أي شيء اتفق... بل من شيء محدد إلى شيء محدد" .

بعد أن حدد سبب وجود وتكون الموجودات الطبيعية، بالعلاقات السببية الطبيعية، الجوهرية منها والثانوية على جهة الضرورة الطبيعية، نقض الغائية اللاهوتية، وأثبت صيرورة الموجودات من القوة إلى الفعل، ومن الكمال المتضمن للقوة إلى الكمال الأرقى، دون اللجوء إلى سببرمن حارج الطبيعة "فالطبيعة هي التي لها من نفسها مبدأ حركة " فالعالم ليس موجوداً أزلاً وأبداً فحسب، وإنما هو في تحوّل مستمر بالسببية الطبيعية، ومحكوم على جهة الضرورة، وتلك هي الغائية الطبيعية.

لم ينقض ابن رشد رؤية الأشاعرة وإمامهم الغزالي في مسألة: أصل الوجود وصيرورته وإلحاقهم العالم الماديّ بكافة موجوداته، بفاعل مفارق مطلق الفعالية، وإنما أيضاً انتقد ونقض مقولات فلسفية عدة، أحد بها

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص/٩٨/ المعطيات السابقة نفسها.

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص السماء والماء ، ص/٦٧/ المعطيات السابقة نفسها.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص/١٢/.

الفلاسفة الفيضيون، ومنها رؤيتهم للفاعل، فالفاعل لديهم هو الفاعل للحركة (الدفعة الأولى) في المادة الأولىءأو المادة الخاصة بموجبود موجبود، وهو الفاعل المطلق أو واحب الوحود بذاته، أي أنّ العالم كموجود ماديّ متحرك، تم دفعه " للحركة ، من قبل الفاعل المطلق "الله"، فينتج عن ذلك سكون المادة، وسلبها حركتها الذاتية وخصائصها، وإعادة مفهوم السببية الطبيعية، إلى مصدر مفارق للطبيعة، وبالتالي تعليق مصير العالم وصيرورته،بذات مفارقه، وهذا ما يعيد مفهوم الغائية الطبيعية إلى الغائية اللاهوتية، يقول فيهم ابن رشد " ولما كانوا يعتقدون أنّ الحركة فعل الفاعل وأنَّ العالم لايتم وجوده إلاَّ بالحركة، قالوا أنَّ الفاعل للحركة هـو الفاعل للعالم " ' بينما الفاعل لدى ابن رشد " ليس يصدر عنه شيء؛ إلا إخراج ما بالقوة إلى الفعل " ٢ وهو الفاعل الخاص بموجود موجود، أي من ذات الموجود المتحرك؛ حركة صيرورة، من القوة إلى الفعل، وبالتحديد من مادته بالذات، ذلك لأن "كل متكوّن، فإنما يكون شيئاً ما، أعنى خلقة وصورة، ومن شيء ما، أعنى عنصراً، وبشيء ما، أعيني فاعلاً، وكان من الظاهر في جميع المتكونات، سواء كانت عن الطبيعة أو عن الصناعة، أنّ الفاعل يلـــزم فيه ضرورة،أنْ يكون عن المفعول بالعدد، وأن يكون هو والمفعول واحداً بالماهية والحد أو مناسباً " ".

بينما الفاعل المطلق والمفارق لدى ابن رشد، فهو المحرك اللذي لا يتحرك، وهو فاعل على القصد الثاني - حسب تعبيره. فهو خير مطلق أي

<sup>• -</sup> الحركة أزلية أبدية عند ابن رشد " امتنع أن يوجد للمتحرك الأول الأزلي حركة أولى بالزمان ، فبيّن أن حركته الأولى لم تزل ولا تزال " من كتاب السماع الطبيعي ، ص/ ١٤/.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تهافت التهافت ، ص/٤٢٨/ المعطيات السابقة نفسها.

أ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٢ ، ص/ ١١٧١/. المعطيات السابقة نفسها.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص/ ٤٩/ المعطيات السابقة نفسها.

قيمة أخلاقية قصوى تتحرك إليه الكائنات حركة العاشق للمعشوق، أي بقوة المثال، ليس إلاّ، لذلك فهو ليس فاعلاً أولاً وبالذات، وإنما هو محرك، وهو على هذه الجهة يعتبر فاعلاً - وصورة -وغاية. يقول في ذلك ابن رشد: بأن " جميع الموجودات تطلب غايتها بالحركة نحوه. وهي الحركة التي تطلب بها غاياتها التي من أجلها خُلقت. وذلك بيّن: امّا لجميع الموجودات، فبالطبع. وأمّا للإنسان، فبالإرادة" أ. ويخلص إلى القول: "وان قيل: اسم الفاعل على الذي في غير هيولى.

فباشتراك الاسم " ' لهذا فإن كان المحرك اللامتحرك فاعلاً للموجودات، فمن جهة كونه صورة غائية مثلى لها، فتتحرك الموجودات لأن تصيرها، وتحركها هذا " بالطبع " أي على جهة الضرورة الطبيعية، هذا بالنسبة للموجودات المادية غير العاقلة، وعلى جهة الضرورة الطبيعية والأفضل، وبالإرادة والاختيار بالنسبة للذات الإنسانية. فمن جهة الضرورة كون الإنسان كائناً مادياً كبقية الكائنات، ومن جهة الأفضل، كونه كائناً ناطقاً، وفاعلاً، وإخلاقياً.

وبذلك نكون قد أتينا على نهاية بحث العالم في حدوث مستمر، موضحين ماهية العالم وهويته، من خلال البحث في عملية تكوّن موجوداته الصائرة دائماً، من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، محققة غائيتها الطبيعية، وذلك بالعلاقة مع الفاعل من ذات الموجود، ومن خارجه، بالعلاقة أيضاً مع المحرك المذي لايتحرك. بهذا نستطيع أن نلخص في نهاية هذا البحث النتائج التالية:

۱ - ابن رشد : تهافت التهافت ، ص/ ۳۸۲/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/٣٧٩/.

## ١ - أنّ العالم في تكسون موجسوداته وصيرورتها من القوة إلى الفعل، محققاً غائبته الطبيعية، نتاج فعل السببية الموضوعية:

آ- الأسباب الذاتية -الجوهرية - في ذات الموجود وبالتحديد في مادته.

ب- الأسباب الخارجية. وهمي الأسباب الناتجة عن علاقة الموجودات بعضها ببعض.

جــ العلاقة الجدلية بين الأسباب الخارجية، والأسباب الداخلية، كمعيقة أو مسرعة للأسباب الداخلية.

د- بالعلاقة الطبيعية بين الموجود الماديّ والمحرك الذي لايتحرك.

٧ – أنّ العالم الماديّ بكل موجوداته، محكوم بالضرورة الطبيعية.

٣- أنّ اللذات الإنسانية، من الناحية البيولوجية، محكومة أيضاً - كبقية الموجودات المادية - بالسببية الطبيعية على جهة الضرورة، كونها مادية "كائنة فاسدة" ومحققة لغائيتها، ضمن الضرورة الطبيعية، وعلى جهة الأفضل - كونها ناطقة وفاعلة وأخلاقية، وهذا ماسنبحثه في الباب الثاني.

وبذلك يعتبر ابن رشد الممثل الفذ لعملية تطوير الفكر الفلسفي، ومن ضمنه مسألة الوجود المادي وصيرورته -حدوثه - المستمر، فلقد تجاوز - وبشكل شامل - البدايات الفلسفية التي أنجزها كل من: الفارابي وابن سينا - وابن طفيل وغيرهم. وأصبح الشخصية الأولى التي استطاعت فعلاً إرساء قاعدة فلسفية، متميزة بتماسكها ووضوحها الماديين - حيث شهدنا لديه الرؤية الفلسفية العميقة الأولى في إطار المجتمع العربي الإسلامي الوسيط وذلك: بنقضه المباشر والشامل للمسلمة الدينية القائمة على الخلق من عدم

مطلق، وقد استلهم في عمله هذا الفكر الأرسطي بشكل متميّز، وتجاوز المفهوم الفيضي لأفلوطين. وكان الوريث الشرعي المبدع للقدريين الأوائل وللمعتزلة، بحيث أقام على أساس ذلك، وبإبداع فلسفي ذاتي عميت، بنياناً فلسفياً شامخاً، يرى من خلاله أنّ: العالم يشكل وحدة مادية مترابطة جدلياً، وهذا ما سنبحثه في الصفحات القادمة.



## الفصل الثالث

العسالم وحسدة مساديسة مترابطة جدلياً

## العالم وحدة مادية جدلية

نعتمد في هذا البحث عدة قضايا أساسية، وحدناها حلية واضحة، لدى ابن رشد، تبرهن على ما نحن بصدده. وهذا ماسنعرضه، ونبيّن غامضة خلال البحث، ولابد من إبراز هذه القضايا منذ البداية:

أولاً: أنّ العالم المادي - في تحقيقه لغائيته - يشكّل وحدة مادية جدلية. تتجسد هذه الوحدة في العلاقات القائمة بين:

آ - الجرم السماوي، والعناصر الأربعة - النراب - الماء - الهواء -النار.
 ب - العناصر الأربعة ذاتها، المكوّنة لكافة الموجودات الماديّة.

حـ - المادة والصورة في كل موجود ماديّ.

تأنياً: الإنسان كائن طبيعي، نكنه أرقى الكائنات.

ثالثاً: الطبيعة تحقق غائيتها "بالطبع" دون أن تعنى ذلك، أو تعيه.

يرى ابن رشد أنّ العالم مؤلف من الجرم السماوي، والعناصر الأربعة: السواب - الماء - الهواء - النار، ومنها تنشأ وتتكوّن كافة الأحسام الطبيعية.

والعالم قديم أزلي - أبدي، لا يفني، ولم يخلق من العدم المطلق، كذلك الجرم السماوي فانه لا يتحول.

أما العناصر الأربعة، فان كانت أزلية أبدية في مادتها، فإن صورها متكونة – متحولة قابلة للتنوع والتغيّر، وبتكوّنها تنشأ كافة الأحسام الماديّة عما فيها الإنسان. وإنّ تكوّنها وصيرورتها، نتاج فعل السببية الموضوعية،

وبقانونية طبيعية محكمة. يقول في ذلك ابن رشد: " وإذا ظهر أنّ الأزلي، غير فاسد وغير كائن، وأنه ليس فيه قوة على الفساد، فبيّن أنّ العالم بهذه الصفة.

وأما الجرم السماوي، فليس فيه قوة أصلاً على الفساد، لافي جزئه ولافي كله، وبذلك تباين مادته مادة الأجسام المتحركة حركة استقامة، أعني الماء والنار والهواء والأرض.

وأما هذه الأحسام البسيطة، فإنها وإنْ كان فيها قوة على الفساد، فذلك في أجزائها لافي كلها، لأن المادة الموضوعة لها، على ما تبين اليس يمكن فيها أنْ تتعرى عن جميع الصور، فليس فيها إمكان فساد الكل. " أ

ويرى أن كافة الموجودات المادية الحسيّة؛ في تنوع صورها، واختلاف أشكالها، تتكوّن من العناصر الأربعة البسيطة: الـتراب – والمـاء – والهـواء – والنار، وهي متسلسلة وجودياً، مترابطة سببياً، محكومة بالضرورة الطبيعية.

مصنفة إلى أصناف ثلاث حسب تكونها:" إنّ أنواع التركيبات ثلاثة: فأولها التركيب الذي يكون من وجود الأجسام البسائط في المادة الأولى، التي هي غير مصورة بالذات.

والثاني: التركيب الذي يكون عن هذه البسائط، وهي الأجسام المتشابهة الأجزاء.

والثالث: تركيب الأعضاء الآلية، وهي أتم ما يكون وجوداً في الحيوان " " ومنه الإنسان.

مما سبق، نستطيع تدوين النقاط الأساسية التالية، والتي ستتضح أيضاً خلال العرض اللاحق:

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص/ ٣٨ / . المعطيات السابقة نفسها.

٢ - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ، ص/ ٤ / . المعطيات السابقة نفسها.

١ - وحدة الوجود المادية لهذه الموجودات، فهي ذات منشأ مادي واحد.

٢ - تسلسل وجود الكائنات المادية، من الأدنى إلى الأعلى، ومن البسيط التركيب إلى المعقد، من العناصر البسيطة الأربعة، إلى الأجسام "المتشابهة الأجزاء" وحتى الأجسام الحية - النبات - والحيوان بما فيه الإسان.

٣- الإنسان جزء من الطبيعة - كائن طبيعي - ولكنه أرقى الكائنات.

والمهم: البحث في كيفيّة تكوّن هذه التركيبات للموجودات الماديّة، وتحديد أسباب وجودها، واستجلاء العلاقات المادية الجدلية في تكوينها، ومحقيقها لغائبتها.

ينطلق ابن رشد في بحث هذه المسألة، من قضية أساسية وهامة وهي: وضع المحرك الأول حانباً في عملية تكون الموجودات. وذلك بنقض مفهوم الفاعل عنه، واستبداله بمفهوم المحرك الأول الذي لا يتحرك، وحتى المحرك الأول ذاك، لاعلاقة مباشرة له بمسألة تكون الموجودات المادية. يقول في ذلك: متسائلاً، ما هو السبب: " السبب الفاعل الأقصى للكون والفساد، وهو الذي ذهب إعطاؤه على جميع القدماء؟ !.

انّ الفاعل هو: مامن شأنه أنْ يفعل أثراً وكيفية في المتحرك عنه، ولذلك ليس يطلق أرسو اسم الفاعل على المحرك الأول" \.

وبهذا استطاع أن يتجاوز مسألة العلاقة بين اللامادي كفاعل، والمادي، وبتجاوزه هذا استطاع أن يضع قاعدة أساسية في بناء المادية. الجدليّة.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب الكون والفساد ، ص/ ٢٦ / . المعطيات السابقة نفسها.

ولنبدأ مع ابن رشد: أولاً في استجلاء العلاقات الماديّة الجدليّة بسين المادة والصورة في تكوّن وصيرورة الموجود الماديّ ذاته.

يرى ابن رشد، أنّ الموجود الماديّ المحسوس مؤلف من " ثلاثة: مادة، وصورة، والمجتمع منهما " '.ولابد من تعريف كل من المادة والصورة:

" فالمادة هي الشيء الذي هو بالقوة، الشيء الذي سيكون بالفعل " ٢٠.

وهي - أي المادة - الموضوع لكافة التغييرات بأشكالها المتعددة، والتي تتمظهر بصور معينة: "لجميع التغييرات الأربع، التي هي الكون والفساد، والنمو والنقص، والنقلة والاستحالة، موضوعاً عليه يكون التغيير ""لذلك فالمادة هي مصدر ومنبع كافة أشكال الحركات، ومسارها من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، ويحدد الغاية من هذه التغيرات والحركات التي تنشأ من مادة الموجود بقوله: "أن الغاية الأولى في الكون هي الصورة. "أ.

لذلك فصورة الموجود هي بنتاج حركة مادته وبكلمة أدق: الصورة هي أسلوب تمظهر المادة بواسطة الحركة.

ولكن ما الصورة؟.."أما الصورة فهمي الفعل" ° فمالصورة همي الوجود المحقق بالفعل،والذي نتمج عن الوجود بالقوة من مادة الموجود.والموجود المشخص " هو المؤتلف من هذين" ٦.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة ، ص/٦٩ / . المعطيات السابقة نفسها.

<sup>·</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٦/.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص/ ١٧ / .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٦٦ / .

<sup>° –</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص/ ٦٦ / .

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٦٦ / .

لذلك. فالسبب الأولى والأساسي في تكوّن الموجود، هو حركة مادته.

ولكن. أليس للصورة أثر في مادة الموحود وفعاليتها؟ وبشكل أدق. أليس للصورة أثر وفعالية في عملية تكوين الموجود الماديّ المشخص؟...

إذا كانت الصورة هي الغاية الأولى في الكون، لذلك فهي تعتبر سبب غائي، أي السبب " الذي إليه يتحرك المستكُمُولُ به، ليُتِم وحسوده بالاستكمال به " \ وبذلك تعتبر الصورة المحرك لمادة الموجود، ولكنه محرك ثانوي أو سبب ثانوي، في تكوّن الموجود المشخص.

لهذا فابن رشد، يعطمي الأولوية من بين أسمباب تكوّن الموجودات، للمادة، والسبب الثانوي للصورة.

ولكن هذين القطبين: المادة والصورة، يشترط وجودهما وجود الآخر على أساس وجود ماديّ جدليّ،وفي هذه العلاقة تكمن الوحدة المادية الجدلية. وبذلك تجاوز الفكر الفلسفي السالف عليه.

ليس هذا فحسب؛ بل حدد القوة الموجودة في الموجود المادي، الصائر إلى تحقيق غايته، من صورة إلى أخرى تليها – عبر رؤيته للموجود مؤلفاً من مادة وصورة – في القوة التي هي خاصية المادة، وليس في الصورة المتكوّنه: "أن هذا النوع... مما يقال عليه لامتناه، إنما وجوده كما قلنا بالقوة والإمكان، وأن يكونْ بهذه الصفة فإنما ينسب إلى المادة، لأنَّ القوة عارضة لها على ما تبين.

وأيضاً فان التناهي، إنما هو بالصورة وتابع لها، والمادة لما كانت غير محصورة بالذات، لم تكن لها نهاية تخصها، بل متى حصلت فيها صورة،

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ص / ١٨٦ / .

أمكن أن تفارقها، وتحلها صورة أخرى، وذلك ممكن إلى غير نهاية بما هي مادة في الماضي والمستقبل " '.

ولكن ما السبب الفاعل، المحسرك لمادة الموجود من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل - الصورة -؟ يجيب ابن رشد: أنّ " الفاعل... ليس يصدر عنه شيء، إلاّ إخراج ما بالقوة إلى الفعل " ٢.

وبهذا استطاع أنّ يبيّن: أنَّ الوجود بالقوة هو خاصية أساسية في ذات المادة، وأنّ الفاعل من ذات المادة، وليس مفارقاً لها، وهو المخرج للقوة بواسطة الحركة، لأن تصير صورة محددة، تتناسب مع ما هي – أي المادة قوية علّية. فإذا كان الموجود الماديّ المحسوس؛ نتاج العلاقة الجدلية بين المادة وصورتها، فإن المادة هي العنصر الأساسي في تلك العلاقة، وهي – أي المادة – مما تتضمنه من قوة – فاعل – السبب الوجوديّ الأول لوجود الموجود. وكذلك الصورة كغاية، تعتبر محركاً للسبب الماديّ نحو الإستكمال. فالحركة الموضوعية، والفعالية الحقيقية، تنطلق مما هو ماديّ، وتعتبر السبب الأساسي في تكوّن الموجود، والتحريك – بوجهه الثانويّ، يأتي من الصورة كمحرك وسبب غائي.

من هنا جاءت مقولة "واهب الصور"، باعتبار، أنّ الصورة محرك أساسي، وفاعل حقيقي في المادة لأنْ تتناسب مع الصورة. وبالتالي: فواهب الصور هو المحرك الأول، والأساس الذي يهب الصورة للموجودات. أي أنّ أصحاب هذه المقولة، قلبوا العلاقة - (رأساً على عقب) فاعتبروا (الأولي-المادة -ثانوياً، لابل سلبياً، والثانوي - الصورة) جعلوه أساسياً وفاعلاً

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٣٥ / . المعطيات السابقة نفسها .

حقيقياً، بدلاً من كونه محركاً ثانوياً، وجعلوا من "واهب الصور" ذاته، فاعلاً مفارقاً للمادة.

وبذلك: كان مفهوم ابن رشد هو إعادة العلاقة إلى شكلها ووجودها الحقيقي، كعلاقة مادية حدلية، أساسها المادة، ومحركها الثانوي الصورة.

وللتعمق أكثر، نتساءل. ما السبب المؤلف بين المادة والصورة؟... وبتعبير أدق، ما الفاعل في المادة وحركتها من القوة التي هي منها وخاصيتها، إلى الفعل الصورة؟...هل هو "الحرك الذي لا يتحرك" ونكون بذلك قد عدنا إلى مقولة " الخلق" الإلهي. علماً بأنّ ابن رشد - ومنذ بداية البحث - كان قد وضعه جانباً.

أم أنه فاعل من ذات المادة؟. وإذا كان ذلك كذلك. وهو كذلك. فما هو؟. يقول ابن رشد:

أنّ " الفاعل.. ليس يصدر عنه شيء، إلاّ إخراج ما بالقوة إلى الفعل " ثم يحدد كلامه بشكل أدق: " أنّ الفاعل... ليس هو جامع بين شيئين بالحقيقة (وهنا المادة والصورة ع.ع) وإنما هو مخرج ما بالقوة إلى الفعل " والوجود بالقوة - كما أوضح في الصفحات السابقة - هو خاصية أساسية في ذات المادة، وبالتالي فالفاعل من ذات المادة، وهو المخرج للقوة لأن تصير صورة ما وجوداً بالفعل، يتناسب مع ماهي - أي المادة -قوية عليه. فإذا كان الموجود الماديّ نتاج العلاقة الجدلية بين المادة وصورتها، فإنّ المادة هي العنصر الأساس والأول في هذه العلاقة، وهي جما تتضمنه من قوة المادة لأن تنحرك وتحقق صورتها فالفاعل: كما أنه ليس الصورة - فهو ليس الحركة تتحرك وتحقق صورتها فالفاعل: كما أنه ليس الصورة - فهو ليس الحركة

بحد ذاتها، وإنما هو قوة المادة الحركية، يقول ابن رشد:" الحركة ضرورة تابعة لجوهر الشيء المتحرك (المادة ع.ع) وجارية منه مجرى الخاصة " أ.

إذاً فالحركة بحد ذاتها ليست هي الفاعل.وللتعرف على منشأ الحركة كفاعل حقيقي،لابد من التعرف على القوة ومصدرها.

يحدد ابن رشد القوة بأنها "تقال على كل مافي ذاته مبدأ حركة " \" وتقال "على الأشياء المحركة لغيرها " ".أمّا المنشأ فهو:الأضداد التي بينها متوسط، فهو الذي توجد فيه الحركة " أ.

وكلما تحقق عن الحركة كمال معين -صورة -فإنّ هـذا الكمال المحقق يتضمن فيه قوة؛ لأن تتابع الحركة مسارها، ويتابع الموجود صيرورته؛ من كمال إلى كمال أرقى منه..

ويتابع ابن رشد تعمقه في تحديد عملية تكون وصيرورة الموجود المادي، من خلال العلاقة الجدلية بين المادة المتحركة والصورة -من القوة إلى الفعل. وذلك بتعينه مسار الحركة بين المتضادات التي بينها متوسط، يقول: "فالتضاد في الحركات، إنما هو بما منه وبما إليه " في مادة الموجود لأن تصبح بصورة معينة. في ماه هو الوجود بالقوة الذي يعتبر منبع الحركة في مسارها، عبر الحالة المتوسطة، إلى "بما إليه "وهو الوجود بالفعل، وهو الصورة

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص/ ٣ / . المعطيات السابقة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ۲۷ / . = -

<sup>&</sup>lt;sup>-</sup> - ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص/ ٢٧ / . • • •

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٦٠ / . - =

<sup>\* -</sup> أيضاً مراجعة تلخيص السماع الطبيعي ، ص/ ٦٠ / . وهذه هي صيرورة الموجودات ، أي غائيتها.

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ٦٨ / .

المحققة. وهذا يعني: تصوير عميق ودقيق لتغير حالة مادة الموجود، من حالة القوة، إلى حالة متوسطة، بين "ما منه – وما إليه " حالة "بما إليه "

أي إلى حالة الصورة المحققة بالفعل. أي أنها عملية تحوّل وتغير تراكمي في حالة مادة الموجود، من حالة الوجود بالقوة "بما منه " إلى حالة متوسطة بين ما منه وما إليه، إلى حالة المادة التي تتمثّل وتتحسّد وتتشخص فيها الصورة المحققة بالفعل "بما إليه " وهي عملية تحيوّل نوعي في حالة المادة، نتجت عن التحوّل الرّاكمي الأولى "بما منه " وبالمتوسط.

لذلك فعملية تكوّن الموجود هي نتاج عملية تحوّل تراكمي في حالة مادة الموجود، تؤدي إلى حالة تحول نوعي، أي تكوّن صورة جديدة محققة بالفعل.

ولنتركه يتحدث بمثال حول ذلك: "أنه ليس يلزم في الأبيض عندما يتحرك، أن يكون بعضه في البياض وبعضه في السواد، بل إنما يلزم أن يكون بعضه أبيض وبعضه في المتوسط الذي إليه ينتقل أولاً من الأبيض، كأنك بعضه أبيض وخلك في حين ما يتغير، والمتغير هاهنا مساو للمتحرك... وإنما قبل التحرك من حيث هو ذو أجزاء صار بها ذا وضع، وكذلك الأمر في المتكون والفاسد، فإنهما ذو عظم، وليس يتكون المتكون أو يفسد الفاسد دفعة في غير زمان، بل يذهب منهما حزؤ ويحصل حزؤ، وكذلك النامي والذابل، فأما حركة الاستحالة، فلشاك أن يشك فيه، ويقول: هبك ذلك كان في هذه الأصناف من التغاير، لأن ذلك لاحق لها من حيث هي ذات أحزاء، وأما المتحرك مثلاً من الحرارة إلى البرودة فليس، إنما هو متحرك بهذه الحركة من حيث هو ذو أجزاء ووضع، إلا بالعرض، فكيف يقال فيه بأن الحركة من حيث هو ذو أجزاء ووضع، إلا بالعرض، فكيف يقال فيه بأن بعضه فيما منه وبعضه فيما إليه. ولكن هذا الشك ينحل: من أن المحيل يلزم ضرورة أنْ يكون من المستحيل ذا وضع، وإذا كان هذا هكذا فظاهر أنّ الحزء الذي يلي الحيل هو الذي يتقدم في الاستحالة، ثم الذي يليه، ثم الذي

يليه، إلى آخر الاستحالة. فقد تبين من هذا القول أن المتغير بالتقديم والتحقيق هو المتغير الموجود في الجوهر والكم والكيف والأين، منقسم بما منه وما إليه في حين تغيره " ا \*.

لذلك: فعميلة تكون الموجودات المادية هي: نتاج العلاقة الجدلية بين المتضادات في مادة الموجودات ذاتها، وتغيرها (أي المادة) وتحولها في صيرورة مستمرة من حالة" . بما منه " إلى حالة " . بما إليه " لتحقيق صورة معينه، من صورة متضمنة للقوة إلى صورة أكثر كمالاً، وهذا هو السبب الأساسي والجوهري في تحقق غائية الموجودات المادية.

وبذلك: برزت عبقرية ابن رشد فيلسوفاً ماديّاً جدليّاً، اعتمد نتائج العلوم الطبيعية في مرحلته التاريخية، ممحورة برؤية فلسفية للعالم، تتجاوب معطموحات القوى الطبقية الرأسمائية الناشئة في مرحلة نهوضها الثوري.

وننتقل - مع ابن رشد - إلى مستوى آخر من البحث في العلاقة الجدلية، بين مكونات مادة الموجود الماديّ من العناصر الأساسية الأربعة: التراب - الماء - الهواء - النار، التي تتألف منها مادة كافة الأجسام الماديّة (المركبة - والآلية) حسب تعبير ابن رشد. وبالتالي تحديد المتضادات في هذه العناصر الأولية. يقول ابن رشد: "أن الأجسام البسائط التي توجد لها هذه المتضادات في الغاية، هي اسطقسات (عناصر ع.ع) المركبات، وهذا النحو من البيان هو برهان سبب و وجود "٢.

ويبدأ بحثه بتصنيف المتضادات في هذه العناصر إلى: متضادات (في الغاية) ومتضادات ثانوية. وعنها تنشأ العلاقات الجدلية في مادة الموجود المادي،

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٨١ - ٨٢ / .

<sup>-</sup> لضرورة البحث وما استخلص من النتائج ، وضعت هذا الشاهد المطول.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ابن رشد : تلخيص الكون والفساد ، ص/ ١٦ / .

لتكون صورته المحددة. فالمتضادات في " الغاية " هي: الحرارة والبرودة، والرطوبة واليبوسة " أما المتضادات الثانوية فهي عديدة " إن المتضادات التي توجد في الأجسام المركبة العامة لجميعها، هي المتضادات المدركة بحس اللمس، إذ كل جسم طبيعي فملموس، والمدركة بحاسة اللمس هي: الحرارة والبرودة - والرطوبة واليبوسة - والثقل والخفة - والصلابة واللين والمتخلخل والكثافة، واللطافة والغلط، والقحل واللزوجة، والخشونة والملاسة المدردة المدردة المدردة المدردة والمدردة والمدردة المدردة والمدردة والمدرد

ويصنف القوى المتضادة " في الغاية " إلى قوى فاعلة هي الحرارة والبرودة، وقوى منفعلة هي الرطوبة واليبوسة. أما القوى المتضادة الثانوية فهي منحازة إلى القوى المتضادة " في الغاية ".

والقوى المتضادة في الغاية، توجد بشكل متضاد في كل عنصر من العناصر الأربعة، أي كقوى فاعلة وقوى منفعلة، كوجود الحرارة فاعلة، واليبوسة منفعلة، وإلا لاوجود لجسم مركب عن هذه العناصر، " إنما توجد له قوتان من هذه القوى، وإلا لم تكن الإسطقسات متضادة، وكان ليس يمكن

مزاوجات هذه القوى " <sup>٢</sup>. وحتى العناصر الأربعة بحد ذاتها: التراب، الماء، الهواء، النار، فهي متضادة فيما بينها، بحسب غلبة القوى المتضادة بكل عنصر منها، فالتراب تغلب عليه صفة أو قوة اليبوسة، والماء تغلب عليه قوة الرطوبة المنفعلة، والنار تغلب عليها قوة الحرارة الفاعلة، وهكذا.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تلخيص الكون والفساد، ص/ ١٦ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٨ / .

ونتيجة لصراع وغلبة تضادها، تنشأ عنها وتتكون الأجسام كافة " أنه يلزم أن توجد أجسام أربعة بسيطة بهذه الصفة، عنها تـــــركب سائر المركبات" \.

ولنسر مع ابن رشد في التعرّف على كيفية فعل القوى المتضادة "في الغاية "الفاعلة منها والمنفعلة، في مادة العناصر الأربعة التي تؤلف كافة الأجسام، والعلاقة الجدلية بينها على "جهة الضرورة الطبيعية "بين تلك العناصر في تكون وصيرورة "الأجسام المتشابهة الأجزاء والآلية "وملاحظة الفاعل الذي هو صراع هذه المتضادات. يقول ابن رشد: "تبيّن من أمر هذه الأجسام... أنها مركبة عن الأربعة الإسطقسات المشهورة، وأن هذه الأربعة، إنما هي اسطقسات بالقوة الفاعلة التي لها والمنفعلة.. أن هذه القوى الفاعلة هي الحرارة والبرودة والمنفعلة هي الرطوبة واليبوسة، وأنّ الكون لهذه الأجسام المتشابهة الأجزاء، إنما هو باختلاط تلك الإسطقسات " والاختلاط هنا يعني التماس والتمازج والتفاعل بين العناصر، وبنسب محددة، لنشوء موجود معين، أو للانتقال والتحوّل من صورة إلى صورة أخرى.

ويرى ابن رشد: أنّ تكوّن الموجودات عن العناصر الأربعة، واستكمالها لذاتها، إنما هو نتاج فعل القوى المتضادة بالذات " أن القوى الحيى بها الإسطقسات هي تلك القوى الأربع، أعيني الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة، وأن سائر الأشياء الحادثة في الأمور الكائنة الفاسدة إنما تنسب إلى هذه القوى فقط، وذلك أولاً وبالذات " ".

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٩ / .

۲ - ابن رشد: تلخیص الآثار العلویة ، ص/ ۷۸ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٧٩ / .

ويوضح كيفية تكوّن الأجسام، نتيجة العلاقة بين القوى الفاعلة المنفعلة المتضادة في العناصر الأربعة، وذلك نتيجة لتفاعل الخصائص الذاتية لمادة المتكوّن والمتحول، تلك الخصائص المتضادة.

كقوى فاعلة ومنفعلة "، أنّ الكوّن إنما يكون بفعل القوى الفاعلة، وانفعال المنفعلة، فمن البيّن أنّه إنما يوجد الكون ويتم؛ إذا غلبة القوى الفاعلة المنفعلة وساقتها إلى الصورة، وأن الفساد بخلاف ذلك، أعني إذا غلبت القوى المنفعلة القوى الفاعلة الحافظة، وذهبت صورة الكون " '.

فتكون صورة الموجود أو فسادها، ليس مشروطاً بفعل القوى الفاعلة فقط، وإنما بانفعال القوى المنفعلة، وقبولها أو عدم قبولها لفاعلية القوى الفاعلة داخل مادة الموجود ذاته، وصيرورتها "بما منه " إلى الصورة المعينة "بما إليه" وهذا يبرز - أيضاً - العلاقة المادية الجدلية بين تلك القوى، فالصورة، نتاج هذه العلاقة الناشئة عبر صراع القوى المتضادة (الفاعلة والمنفعلة) في ذات مادة الموجود المادي المتكون من صورة إلى صورة أرقى منها، لأن الصورة الأولى هي صورة لموجود مادي، أي أنها ناشئة عن صراع القوى الفاعلة والمنفعلة في ذات المادة، لذلك فالصورة هذه تحمل مادتها قوى فاعلة منفعلة؛ لأن تتكون عنها صورة أخرى أرقى من الأولى وهكذا، في صيرورة مستمرة ولانهائية.

أي أنَّ ابن رشد أوضح في مثاله هذا،عملية تكوّن الموجود الماديّ، وعملية استكماله لذاته، مع بقاء الموضوع (المادة).فهو تحوّل كيفي (صورة جديدة) نتج عن تحولات تراكمية في مادة الموجود.

١ - ابن رشد: تلخيص الآثار العلوية ، ص/ ٨١ / .

أما فيما سيذكره الآن، فسنلاحظ التحول من موجود إلى موجود آخر بالنوع، أي أنه تحوّل من كيفية إلى كيفية أخرى، نتيجة لصراع القوى المتضادة،الفاعلة منها والمنفعلة. يقول في ذلك: " أن هذه القوى الفاعلة؛ إنما تسوق المنفعلة إلى أنْ تجعلها بحال يمكن فيها أنْ تقبل الصورة التي هي مخالفة لها بالنوع أو بالجنس، فما دامت تلك الصورة حافظة لتلك القوى المنفعلة،بالحال التي شأنها أن تتمسك بالصورة، يعني المكون، إذا ضعفت الصورة عن حفظ تلك الحال التي في الهيولى، استعدت الهيولى إلى قبول صورة أخرى، ففسدت الصورة الأولى، واستعداد الهيولى إنما يكون ضرورة لتغيير غير ملائم، يعرض للصورة التي في الهيولى، والصورة التي في الهيولى من جهة ما هي صورة مزاجية ،حاصلة عن القوى الفاعلة، هي ضرورة حرارة أو برودة أو كلاهما " ا

مما سبق نستطيع القول: أن ابسن رشد ادرك وبيّسن حقيقة تكوّن الموجودات، وتنوع صورها، ومستوى وكيفية تطورها، وصيرورتها في المتكمال ذاتها؛ في تحقيقها لغائيتها الطبيعية، من العناصر الأربعة إلى الأجسام المتشابهة الأجسزاء، من المعادن إلى النباتات والحيوانات بأنواعها المختلفة وتعدد فصائلها، ومنها الإنسان، ككائن طبيعي وجزء من الطبيعة من الناحية البيولوجية، ولكنه أرقى موجوداتها، لهذا فابن رشد استطاع أنْ يُدرك قانونية وجود الموجودات الماديّة وتكوّنها، وصيرورة وجودها اللانهائية، محدداً ذلك بفعل وصراع القوى الفاعلة والمنفعلة المتضادة، في ذات مادة الموجود،وأنْ يحدد صيرورة تحقيقها لغائيتها الطبيعية ". بما منه إلى بما إليه".

فالفاعل الحقيقي - ليس من خارج مادة الموجودات الماديّة المتكوّنة والصائرة، وإنما هو: نتاج فعالية وصراع القوى المتضادة (الفاعلة والمنفعلة)

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ۸۲ / .

الرئيسة منها والثانوية، والتي هي خصائص مادة الموجود ذاته. فالصورة تتعين وتتحدد من قبل الخصائص الذاتية لمادة الموجود المتكوّن، والصائر من حالة مادية إلى حالة أخرى؛ لتحقيق صورة معينة، وبكلمة أدق: أن صورة الموجود الماديّ – هي نتاج فعل وفعالية القوى المتضادة (الفاعلة والمنفعلة) المادة الموجودة، وتغيّر حالتها – أي المادة – من حالة إلى حالة " بما منه " لتحقق صورة معينة (بما إليه) أي أنّ الصورة هي أسلوب تمظهر المادة المتحركة.

ف" الصورة تتغير من أجل وجودها في متغير، لامن جهة أنها متغيرة بذاتها، إذ كانت ليست بجسم ولا تنقسم " \.

وبذلك نقض ابن رشد مقولة " واهب الصوّر " ومقولة " الفاعل المطلق " بشكلها الأشعري الغزالي، ورفض بالتالي الغائية القبلية اللاهوتية، والتفكير الإيماني التسليمي، وبرهن أنّ السبب لوجود الموجودات، وصيرورتها من القوة إلى الفعل، لا يكون من خارج الموجودات الطبيعية؛ وإنما بداخلها، ومن ذاتها، مما في طبيعة الموجود وخصائص مادته بالذات والمتناقضة، فلكل موجود، ولكل ظاهرة تناقضاتها الداخلية الكائنة فيها، هذه القوى المتناقضة " القوى الفاعلة والمنفعلة في الغاية " هي التي تولد حركة مادة الموجودات، وتحولها من حالة إلى حالة " بما منه إلى بما إليه " أي إلى صورة الموجود؛ التي تمثل وجه الكمال لحالة مادته المتغيرة. وهذا هيو السبب الأساس، في تكون الموجودات؛ وصيرورتها اللانهائية.

وبذلك تجاوز مفاهيم المادية الميكانيكية، الــــي تعتمد العلاقـات الســـببية الحارجية دون الداخلية بين الموجودات، وتعتبرها أولاً وبالذات.وهـذا مـا لا ينكره ابن رشد، وإنما يعتبره ثانياً، بالنسبة للعامل أو العوامل الداخلية لذلــك، أي لأهمية العوامل الخارجية المادية في وجود الموجودات،وتكوّنها بعضها عن

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، تحقيق الأهواني ، مكتبة النهضة المصرية ، عام ١٩٥٠ ، ص/ ١٠ /.

بعض، تبرز وحدة العالم كوحدة مادية حدلية «فمن هاهنا يظهر أن هذه الأحسام، ليس مبدأ حركتها في ذاتها فقط وإنما تحتاج إلى شيء من خارج» هذا الشيء هو العلاقات المادية بين الموجودات بعضها مع بعض. فالأسباب الداخلية لا تفعل فعلها بصورة حقيقية وتامة، إلا ضمن شروط وأسباب موضوعية مناسبة وموافقة لها، أو معيقة وهنا تبرز حدلية الداخلي والخارجي، ولذلك يقول ابن رشد عن السبب أو الأسباب الخارجية المناسبة لفعل الأسباب الداخلية، أنه " هو المزيل العائق " .

## أمام فعل الأسباب الداخلية، والصائرة من مغالبة وصراع الأضداد فيها.

والآن تأتي ضرورة بحث " الأسباب الخارجية في تكوّن وصيرورة الموجودات " وأثرها في فعل الأسباب الداخلية، أي أننا سنبين العلاقية الجدلية بين الداخلي والخارجي، للأسباب المادية الموضوعية في تكون الموجودات، وصيرورتها الدائمة من القوة إلى الفعل المحقق، علماً بأن الخارجي يصبح داخلياً في الوحدة المادية الجدلية لتكوّن الموجودات وصيرورتها.

ونعني بالأسباب الخارجية، هنا العلاقة بين العناصر الأربعة -الـتراب - الماء -الهواء -النـار.الـتي تعتبر المـادة الأساسية للموجـودات الماديـة، وبالتـالي علاقتهـا في تكـون الموجـودات وصيرورتهـا من خـلال علاقتهـا بالأســباب الداخلية المبحوثة سابقاً.

وفي يحثه لهذه المسألة،أقر نظرية شاملة، اعتمدها وطورها عن أرسطو، وذلك من خلال نقضه مقولات عدة أهمها:

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص/ ١١٣ / . المعطيات السابقة نفسها.

<sup>--</sup> المصدر لسابق نفسه ، ص / ۱۱۶ / .

آ-نقضه مقولة الخلق من العدم المطلق، "فإما أن تتكوّن من لا جرم أو من جرم، فإنْ كانت من لا جرم لزم ضرورة أن يكون خلاء موجوداً... وأنْ يكون الكون من لاشيء " \ وهذا مرفوض ومنفي من قبل ابن رشد.

ب\_رفض مقولة تكون العالم من عنصر مادي واحد،أو العودة إلى عنصر" أسطقس" واحد.قال عن استاذه: "وأخذ يفحص هل هي واحدة، على ماكان يرى أيضاً كثير ممن سلف من الطبيعيين، أم كثير فأبطل أنها واحدة "٢.

جـافض مقولة من قال: بالأجزاء التي لا تتجزأ، وأن الأجسام تتكون عنها، على جهة "لتركيب والتجميع" بين هذه الأجزاء، أو على جهة "لكمون والانبثاق " معتمدين في تكون الموجودات، الأسباب الداخلية الذاتية لمادة الموجود فقط، دون العلاقة بالأسباب الخارجية، والشروط الموضوعية "ثم فحص -أرسطو.ع.ع-بعد ذلك هل كون بعضها من بعض على جهة التركيب، كما كان يرى ذلك من يقول بالأجزاء التي لا تتجزأ، أو على جهة النقص، والخروج، كما يقول أصحاب الكمون. فبين أنه ولاعلى جهة واحدة هو كونها ".

ويعيد سبب تكون الموجودات إلى الأسباب الأربعة: المادية -والفاعلية - والصورية والغائية القريبة منها والبعيدة، وكنا فيما سبق قد بحثنا في الأسباب الداخلية، لتكون الموجودات وصيرورتها الغائية بشكلها الجدلي ما بين النهائي واللانهائي. والآن سنبحث في الأسباب الخارجية -العلائقية بين العناصر الأربعة -الراب الماء -الهواء -النار، كعناصر أساسية في مادة الموجودات. وأثرها على فعل الأسباب الداخلية.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تلخيص السماء والعالم ، ص/ ٦٦ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ٦٦ - ٦٧ / .

يرى ابن رشد أن العوامل الخارجية في وجود وتكون وصيرورة الموجودات،هي حركة العناصر الأربعة، والتي يدعوها بحركة النقلة بين هذه العناصر. ولكن ما الفاعل لهذه الحركة، وكيف تتم؟... وما آليتها؟.. يقول ابن رشد في تعريفه للمكان: " انّ المكان هو الذي تنتقل إليه الأحسام على جهة التشوق إذا كانت خارجة عنه، وتسكن فيه إذا بلغته على جهة الملاءمة والشبه، وما هو بهذه الصفة فهو نهاية حسم محيط... فإذا بدل ترتيب هذا البرهان، كان حد المكان التام، انه النهاية المحيطة بكونها استكمالاً للأحسام المتحركة، وغاية لحركاتها " '.

لذلك، فالعناصر الأربعة متحركة، حركة شوقيه، \* غايتها الاستقرار في مكانها الطبيعي، فالتراب أسفل الشيء - والماء فوقه - والهواء فوق الماء - والنار في الأعلى. وبذلك تحقق غائيتها الطبيعية، بتحقيقها لكمالها؛ الذي هو استقرارها في مكانها الطبيعي.

وهي حركة "على جهة الاستقامة "كما يسميها ابن رشد، إلى الأسفل أو إلى الأعلى. لكن حركة "النقلة أو الأين "للعناصر الأربعة، لن تُدْرَكَ تماماً، إلا إذا وضعت في مكانها بين بقية الحركات، وأثرها ببقية الحركات؛ أي إلا إذا وضعت في وحدتها المادية، وعلاقاتها الجدلية، مع بقية الحركات: حركة الكون والفساد، والنمو والاضمحلال، وحركة الاستحالة. يقول في ذلك: "أنَّ الذي يجري مجرى الاستكمال لهذه الحركات هو الأين... والأين منه فوق ومنه أسفل، فإذن الفوق والأسفل هي الكمالات لهذه الحركات، وأما النار فكمالها الفوق، وأما الأرض فكمالها ، المكان الأسفل، والأحسام

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص/ ٣٧ .

<sup>ُ –</sup> الحركة الشوقية في الموجودات الطبيعية نتاج الميل والمزاج الطبيعي لها . أما الحركة الشوقية لدى الإنسان فهي نتاج التصور العقلي أيضاً .

التي بين هذه، أعين الماء والهواء، كمالاتها أيضاً في الأينات التي بين هذه " ولكنه عبر عن منشأ الحركة (حركة النقلة أو الأين) بأنه شوقي، وأنها حركة شوقية. فما معنى ذلك عنده؟.. " والمبادئ التي تتحرك بها هذه الأحسام هذه الحركات فهو مقر بها. إنها الثقل والخفة، وبالجملة الميل" . لذلك فالحركة " الشوقية " هذه هي حركة طبيعية مادية، هي حركة المغالبة وصراع الأضداد، بحسب طبيعتها في الخفة والثقل.

ويبيّن كيفية ذلك: "أنَّ الثقيل بإطلاق - الـتراب.ع.ع - والخفيف بإطلاق - النار.ع.ع- يُرسم كل واحد منهما برسمين: أحدهما أن الخفيف هو الذي شأنه انْ يطفو فوق جميع الأحسام. والثقيل هو الذي شأنه أنْ يرسب تحت جميع الأحسام. والثاني أنَّ الخفيف هو شأنه أنْ يتحرك إلى فوق إذا يكون في الموضع الأسفل. والثقيل هو الذي شأنه أنْ يتحرك إلى أسفل، إذا يكون في الموضع الأسفل. والثقيل هو الذي شأنه أنْ يتحرك إلى أسفل،

ولما كان الجسم الخفيف " حاوياً للحسم الثقيل، ونهاية له، صار بمنزلة الصورة. والجسم الثقيل بمنزلة الهيولى. وكذلك يشبه أن يكون الأمر في مادتيهما، أعين، أنَّ مادة الخفيف كالصورة لمادة الثقيل، ومادة الثقيل كالهيولى لمادة "الخفيف" أو نتيجة للحركة الجدلية بين هذه العناصر، مادة وصورة بعضها لبعض، تصبح " نهايات هذه الأحسام بعضها استكمالات لبعض وشبيهة " في وحدتها المادية؛ التي تمثل حركة الأين أو النقلة اسلوباً

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص/ ٦٩/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٧٠ /.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٧١/.

أ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٧٣/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٦٩/.

تتمظهر فيه غائيتها الطبيعية، محسدة وجودها الغائي هـذا في " المكان" الذي يعتبر كمال حركتها.

ولنلاحظ أيضاً حدلية القديم والحديث في مادة وصور العناصر الأربعة وتكوّن الموجودات عنها وصيرورتها النهائية واللانهائية. فالعناصر الأربعة هذه أزلية في كليتها، فاسدة بأجزائها، من خلال أشكال حركتها - التي تحدثنا عنها، عبر علاقة حديدة، وهي علاقتها بالجرم السماوي وحركته الأزلية: "إنما يوجد البقاء في كليتها - العناصر الأربعة. ع.ع - لافي أجزائها، فهي حافظة لصورها النوعية، وفاسدة بأجزائها، إذا لم يكن فيها غير ذلك من جهة ما هي أضداد، وإنما اتفق البقاء بالنوع، وحفظ صورها عن حركة الجرم السماوي "ا. وهنا برزت علاقة موضوعية جديدة، وهي علاقة العناصر الأربعة بالجرم السماوي كعلاقة خارجية. ولكن ضمن الوحدة المادية، والحركة الجدلية للعالم الماديّ. وهذا ما سيتضح في الصفحات القادمة.

وإذا كانت العناصر الأربعة لاتفسد بكليتها، فهي "ليس تخلو أصلاً عن صورة" أوإنْ كانت صيرورتها نتيجة الحركة بين الأضداد "الثقيل والخفيف "فإنها لايمكن أن تفسد وتعود إلى عنصر واحد وتضمحل وتتلاشى، فبقاؤها أزلي "على جهة التعادل "وبقاؤها الأزلي هذا في صيرورتها اللانهائية، هو الغائية القصوى لوجودها: "أنه لايمكن فيه فساد اسطقس واحد منها بأسره، وذلك أن بقاءها إنما هو بالتعادل الذي بينهاءمن جهة ماهي متضادة، فلو

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السلبق نفسه ، ص/٢٩/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٩/.

فسد واحد منها لغلبت صورة أحد الأضداد، فكان يلزم عن ذلك أمر شنيع. إمّا تستحيل الاسطقسات كلها ناراً...فلا يكون هاهنا أرض " ' مثلاً.

ولكن إذا كانت العناصر الأربعة في تكوينها للموجودات المادية، وصيرورتها الدائمة إذا كانت - متعادلة فهل يعني هذا بأنها يمكن أن تسكن وتستقر في مكانها أخيراً?... وإذا كانت ليست كذلك، ولن تكون عفما الفاعل للحركة الدائمة فيها؟..

على الرغم من الإجابة الواضحة خلال الصفحات السابقة، فإننا نعيم القول بأن: تفاعل العناصر الأربعة بعضها عن بعض، هو تكون بسيط، ينشأ عنه وجود الأجسام المادية، وأن الفاعل لهذا التكوّن هو حركة العناصر ذاتها، الناتجة عن كونها غير متعادلة بالثقل والخفة، فالفاعل الحقيقي في ذاتها، كفاعل أولي، أمّا الفاعل الخارجي " الأقصى " فهو علاقتها بحركة الأجرام السماوية الدورانية الأزلية، فهي التي تجعل العناصر في ديمومة مستمرة من الحالة غير المتعادلة، وبذلك تستمر في حركة أزلية أبدية لوجود الموجودات المادية، وتكوّنها، وصيرورتها اللانهائية، التي تتميز بالقانونية المحكمة " على التكوّن البسيط، وهو تكوّن الإسطقسات بعضها عن بعض، فأنه من الظاهر التكوّن البسيط، وهو تكوّن الإسطقسات بعضها عن بعض، فأنه من الظاهر بين حركة العناصر وفاعلها الثقل والخفة، وحركة الأجرام السماوية المدورية الأزلية، وهي فاعل اللاتعادل واستمرار الحركة وأزليتها. ولنتابع معه الكلام "لوميحت حركة العناصر متعادلة وسكنت ع.ع- يجري على نظام وترتيب ولولا ذلك لم يكن فيها كون و لافساد - ولولا حركة الأجرام السماوية المسماوية ولوساحت حركة العناصر متعادلة وسكنت ع.ع- يجري على نظام وترتيب

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/٢٩/.

<sup>· -</sup> ابن رشد: تلحيص الكون والفساد ، ص / ٢٦ / .

محدود، بل كان ليس يمكن لأحزاء الاسطقسات فساد البتة، إذ كانت متعادلة بكليتها، وكل واحد في مكانه الطبيعي، وليس هاهنا شيء يحركها، حتى يلقى بعضها بعضاً على غير تعادل في قواها.".

وهنا تبرز العلاقة المادية الجدلية، بين حركة العناصر الأربعة، وحركة الأجرام السماوية، فحركة العناصر الأربعة كحركة داخلية في عملية نشوء وتكوّن الموجودات وصيرورتها - بعد أنْ كانت خارجية بالنسبة لحركة مادة العنصر بالذات وصورته - وعلاقتها بحركة الأجرام السماوية كحركة مادية خارجية، بهذه العلاقة تبرز جدلية العوامل الداخلية والخارجية في تكوّن الموجودات وصيرورتها الدائمة، وتبرز بالوقت ذاته جدلية النهائي واللانهائي.

فمن خلال العلاقة الجدلية بين حركة العناصر الأربعة ذاتها، وفاعلها الثقل والخفة، واستقرار الحركة، ونهائيتها، بحلولها مكانها الطبيعي، أي بتحقيقها صورتها التي هي غاية حركتها نحو الكمال، إذ أن المكان غاية الموجود الطبيعي، وبالتالي استقرارها ونهائيتها. ولن تستقر.

ولكنه وبالعلاقة مع حركة الأجرام السماوية الأزلية الحركة، تمنعها من التعادل والاستقرار والنهائية. أي تجعلها في غير تعادل، وبالتالي تحقق لها عدم استقرارها، وتحقيق وجودها في صيرورة مستمرة ولانهائية، لتحقيق صورة وكمال وغائية نهائية بشكل لانهائي.

وهنا تبرز جدلية العلاقة مع الزمن: الماضي والحاضر والمستقبل، فالماضي وجود بالقوة لصورة الحاضر، والحاضر، والحاضر بشكله الصوريّ هذا يحقق الغاية والكمال النهائي. والمستقبل بشكله اللانهائي بمثل صيرورة الموجودات الأزلية، وتلك هي عملية الغائية الطبيعية للموجودات بشكلها الصائر النهائي واللانهائي. كل ذلك يجري على نظام محدود بحسب قوانين الطبيعة المحكمة "

على جهة الضرورة" حسب تعبير ابن رشد، ولنترك ابن رشد يتحدث عن هذه العلاقة، علاقة الأجرام السماوية بحركة العناصر الأربعة: " إن هذه الحركة - حركة النقلة للأحرام السماوية. ع.ع - هي السبب أولاً في كون ما يكون، وفساد ما يفسد، وذلك أنها إذا دنت كانت سبباً لوجود أكثر المتكونات، وإذا بعدت كانت سبباً لفساد أكثر الموجودات، والفاعلة للفصول الأربعة... فالفاعل عند أرسطو لاتصال الكوني والفساد هي الحركة الأولى المتصلة، والفاعل للكون والفساد، هي حركة الشمس في الفلك المائل... فبالواجب اذن، ما كان لنشأ الموجودات وهرمها وبالجملة لمدة بقائها أدواراً محدودة، من مسير الشمس والكواكب، في بعدها وقربها، وذلك أنها هي التي تعطي لموجود موجود مزاجه الخاص به، ثم يكون نشؤه وهرمه، بحسب ما في طباعه أنْ يقبل هذين التغييرين عن قربها وبعدها، لذلك ما نحد نشأ الموجودات يكون بأدوار محدودة، من أدوار هذه الكواكب، وكذلك هرمه، فبعض يتقدر بحركة الشمس، وبعض بحركة القمر، كالحال في مدة بقاء الإنسان " ' لهذا فالعناصر الأربعة هي عناصر الأجسام المادية وصيرورتها، وذلك من خلال العلاقة الجدلية على "جهة التضاد "فيما بينها بالذات، وفيما بينها وبين حركة الأجرام السماوية، يقول ابن رشد: "انه من الظاهر للحس تكوّن بعضها عن بعض...من جهة ما هي أضداد، وذلك أنَّ الأضداد من شأنها أنْ يفسد بعضها بعضاً، عندما يستولى أحدها على الآخر، وإنما صار واحد واحد من الاسطقسات غير فاسد بكليته من قبل التكافؤ الذي بينها والمساواة " ٢.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص الكون والفساد ، ص/ ٢٨ -٢٩ /.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص/ ۲۲/.

ويصنف ابن رشد تكوّن الموجودات، بحسب الكيفية إلى ثلاثة أصناف.

أولها: التكوّن بكيفية واحدة:وهو استيلاء أجزاء عنصر، على أجزاء عنصر تخر، مجاور له، كفساد صورة التراب وتكوّن صورة الملّاء. "انّ الأرض إذا فسدت منها اليبوسة فعادت رطوبة، وتزيدت البرودة، كان ذلك كوناً للماء " '.

ثانياً: التكون بكيفيتين: وهو استيلاء أحزاء عنصر على أحزاء عنصر اخراء عنصر آخر،غير مجاور له، ويفصل بينهما عنصر واحد. كفساد صورة التراب، وتكوّن صورة الهواء. "فهو أنْ تتكون الأسطقسات المتضادة في الكيفيتين جميعاً، بعضها عن بعض، وهذا إنما يكون في الأسطقسات التي لاتتحاور، كالنار تعود ماء، والهواء أرضاً " آ.

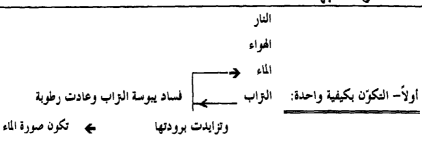
ثالثاً: التكون بكيفيتين متضادتين: " فهو أن يتكون واحد منها عن اثنين، وذلك إنما يمكن منها في المتضادتين في الكيفيتين، لافي المتضادة بكيفية واحدة، وهي المتجاورة. ومثال ذلك النار والماء يتكون منهما الهواء والأرض، أمّا الهواء فبفساد يبوسة النار وبرودة الماء، وأمّا الأرض فبفساد حرارة النار، ورطوبة الماء " ".

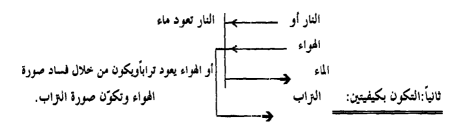
<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٢٣ /.

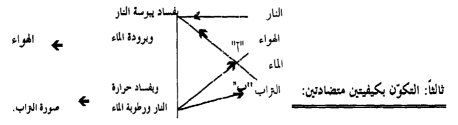
<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٣/.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٤/.

مخطط توضيحي لتصنيف ابن رشد لتكون الأجسام المتشابهة الأجزاء عن العناصر الأربعة، من خلال التماس والتفاعل والاختلاط، على جهة التضاد والمشابهة.







بحسب ذلك ينتفي القول بوجود سبب واحد للعالم، بل هناك أسباب ماديمة لا تحصى، وكلّ من هذه الأسباب هو في ذات الوقت مسبب. فالعلة تستدعي معلولها، والمعلول هو على نحو معين علة للعلة السابقة التي هي معلول، وهكذا. انّ هذا يعني، أنَّ العالم وحدة مادية جدلية، وهنا يكمن الجانب الهام الذي حققه ابن رشد، وتجاوز من خلاله أرسطو ذاته، والمادين

الطبيعيين الميكانيكيين فالعالم - بهذا المعنى - يوجد فقط من حيث هو متحرك - وبحركته - الكمية - الكيفية - يحقق صيرورة وجوده، من صورة إلى صورة أرقى منها - أي أنه يحقق غائبته باعتباره ضرورياً في صيرورته هذه، وباعتباره هو ذاته ينبوع الضرورة بفوجوده ضروري بذاته، والبحث عن مصادرة أو مقولة أخرى خُلف. لكونه ضرورياً على النحو الذاتي.

لهذا تنبثق النتيجة الضرورية، وهي أن قانونية وجوده - أي العالم المادي - منه - وفيه - وإليه - أي أنّ ابس رشد لم ينقض مقولة وجود عوامل مفارقة تفعل في العالم غير عوامله هو نفسه، ولم ويؤكد على السببيه الموضوعية فقط، وإنما بشكلها الجدلي أيضاً.

لن يستكمل البحث مقوماته من خلال إدراك ماهيته فقط؛ وإنما لابد من استيعاب هويته بادراك عملية تكوّن موجودات وصيرورتها بشكل محسوس أكثر. فإذا كانت الأجسام المادية المركبة تتكوّن عن العناصر الأربعة فإنها - أي عملية التكوّن - تشترط مماسة هذه العناصر بعضها لبعض - وعلى نحو جدلي - وبذلك تفعل هذه العناصر في بعضها، وتنفعل عن بعضها، فتختلط وتتمازج ويتكوّن عنها أجسام مركبة (ومنها النباتات والحيوانات) يقول ابن رشد في ذلك: " تولد المركبات عن البسائط لايتم إلا بمماسة وفعل وانفعال ومخالطة " المركبات عن البسائط المات المركبات عن البسائط المركبات عن المركبات عن البسائط المركبات عن المركبات عرب المركبات عن المركبات المركبات عن المركبات عن المركبات عن المركبات عن المركبات عن المركبات

ويبيّن معنى التماس والمخالطة والفعل والانفعال، مؤكداً قانونية وجود الموجودات الطبيعية، عبر تماسها ومخالطتها وتمازجها مع بعضها، وفعلها وانفعالها عن بعضها، دون اللجوء إلى فاعل من خارج الطبيعة، فالطبيعة مبدأ حركتها من ذاتها، وان ذلك يجري بقانونية ثابتة لاتتغير، رافضاً مقولة الغائية اللاهوتية، مبرزاً ذلك من خلال تعريف للتماس بين العناصر الأربعة، وبين

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص الكون والفساد ، ص/ ٨ /.

الموجودات أيضاً، وفعلها وانفعالها، وتكوّن الموجودات عن ذلك، أو تحوّلها من صورة إلى صورة. فالمتماسان "هما اللذان نهايتاهما معاً، وهذا ضرورة، إنما هو في الأشياء التي لها وضع " السلام وحود الموجودات إلى جانب بعضها البعض، وإنما على نحو تفاعلي جدلي بين بعضها "أن يكون أحدهما فاعلاً في صاحبه ومنفعلاً عن صاحبه...فإن التماس تفاعل والتفاعل من المضاف، وذلك يقتضي بأن يكون كل واحد منهما محركاً لصاحبه ومتحركاً عنه " ٢.

ويحدد معنى فعل الموجودات في بعضها، وانفعالها عن بعضها، من جهة تغالب وتصارع الأضداد واتحاد المتشابهات: "أنّ الفاعل والمنفعل ينبغي أنْ يكونا من جهة متغايرين وضدين، ومن جهة مشبهين، أمّا أضداد؛ فمن جهة ما يفعل كل واحد منهما في صاحبه، فإن الشبيه لا يفعل في شبيهه، وإلاّ كان الشيء محيلاً ذاته، وإنما يفعل الضد في ضده. وأمّا الجهة التي يلزم عنها أنْ يكون شبيها، فمن جهة قبول كل واحد منهما الفعل عن صاحبه، فإنّ الضد لا يقبل ضده، ولذلك ليس تصير الحرارة برداً، ولا البرد حراً، بل الموضوع لهما هو الذي يصير حاراً بعد انْ كان بارداً، وبارداً بعد أن كان حاراً "."

أمّا بالنسبة لاختلاط العناصر والموجودات وتماسها وفعلها وانفعالها، بحيث ينتج عنها شيء جديد، وتحوّل نوعي، ولكنه واحمد بالموضوع ومغاير لكل من الموجودين المتماسين بالصورة ، فإنّ ذلك يعود لخصائص الموجودين ولماديتهما بالذات، وفعل وانفعال كل منهما عن الآخر ، بحكم السببية الطبيعية

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ٩ / .

٢ -- المصدر السابق نفسه ، ص / ٩ / .

<sup>&</sup>lt;sup>--</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٠/.

وعلى جهة الضرورة: " الاختلاط إنما هو أنْ يحصل عن كل واحد من المختلطين عندما يختلطان، شيء آخر بالفعل متحد، مغاير بالصورة لكراسل واحد من المختلطين، موجود بالقوة القريبة من الفعل، لا بالقوة البعيدة " '.

إنّ تماس الموجودات وفعلها وانفعالها، يحقق وجود موجودات مختلفة ومتنوعة، ويكون سبباً وجودياً في إيجاد الموجودات الطبيعية، وصيرورتها الطبيعية وهنا يكمن الحديث بشكل جوهسري عن العلاقة الجدلية بين الواحد المتكثر، والكثرة الواحدة، وأنّ ذلك يجري بقانونية طبيعية محكمة، فليس أي تماس بين موجودات مختلفة، يفعل بعضها في بعض، وليس أي اختلاط بين الموجودات يكون سبباً وجودياً في إيجاد الموجودات المادية المتشابهة الأجزاء أو الآلية " فان تماس الموجودات، وفعلها في بعضها المتشابهة الأجزاء أو الآلية " فان تماس الموجودات، وفعلها في بعضها، وانفعالها عن بعضها واختلاطها، لايتبع خصائصها الذاتية، بحسب مغالبة وصراع الأضداد فيها، وأوجه الشبه بينها فحسب؛ وإنما هو محكوم أيضاً بقانونية الطبيعة " ليس ينفعل الخيط عن الحار، ولا أي شيء اتفق، بل إنما يوجد شيء اتفق، و لا من أي شيء اتفق، ولا إلى أي شيء اتفق، بل إنما يوجد الانفعال من ضد محدود إلى ضد محدود، كأنك قلت من البياض إلى السواد، ومن الحار إلى البارد إلى المتوسط بينهما " \*.

فنتيجة لتماس واختلاط، وفعل وانفعال العناصر الأربعة، ونتيجة لعلاقة الموجودات بعضها ببعض، المحكمة القانونيسة على "جهة الضرورة الطبيعية"؛ تتكوّن موجودات أو تفسد، ويتحول بعضها عن بعض وإلى بعض في صيرورة لانهائية، وهذا همو منشأ حركة الكون والفساد، والنمو

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/١٢/.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص/ ١٠/.

والاضمحلال أو الاستحالة، فلاوجود لسبب مفارق للطبيعة، فالكون " يكون في الجوهر، وأنه من لاموجود إلى موجود، ونعني هاهنا بلا موجود؛ ما ليس هو موجوداً بالفعل، وهو موجود بالقوة "\.

أما بالنسبة لحركة " الاستحالة " فهي تشمل حركة الكون والفساد كتراكم كمي في جوهر الموجود.وحركة التحول الكيفي، إنْ كانت في الكيفيات" أنّ الاستحالة ضربان: في الجوهر وهو المسمى كوناً وفساداً واستحالة في الكيف وهو المسمى كيفية " ،وهنا تبرز العلاقة المادية الجدلية أيضاً - بشكل لالبس فيه - بين قانون التراكمات الكمية (في جوهر الموجود) والتي تسؤدي إلى تحسولات نوعية، وإيجاد موجودات مختلفة بالنوع عن سابقتها، وصائرة بشكل لانهائي؛ لتحقيق غائبتها الطبيعية، في تحولها من صورة إلى صورة.

ويتابع ابن رشد الحديث موضحاً حركة النمو والاضمحلال في الموجودات " فان النامي يتحرك في المكان بأجزائه، ويضبط مكاناً أعظم مماكان فيه" " وإذا كان " النمو إنما يكون في الصورة لافي المادة" أن فإن ذلك يعود إلى أن " المادة هي متبدلة، بأن تزيد عند النمو، وتنقص عند الذبول، والصورة ثابتة على حالها " ".

ولننظر في العلاقة المادية الجدلية بين الأسباب الداخلية والخارجية، في نمـو بعض الموجـودات أو في اضمحلالها " ينمـو النـامي بـورود شـيء عليـه مـن

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٣ /.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٤ / .

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> – المصدر السابق نفسه ، ص / ٤ / .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٧ / .

خارج... وأنّ المذي يرد من خارج لاينّمي؛ إلاّ بأنْ يستحيل ويتغير إلى جوهر النامي" وبذلك يبيّن العلاقة الجدلية بين الخارجيّ والداخليّ، فالخارجيّ يصبح داخلياً وجوهرياً عبر علاقة الاستحالة إلى ذات الشيء وجوهره، والداخليّ يتمظهر بما يتناسب مع قبول ما هو خارجي.

ويضرب مشالاً توضيحياً على ذلك بقوله: " أنَّ الخبز لاينمّي حتى يتغير دماً، والدم حتى يتغير في اللحم لحماً وفي العظم عظماً " \.

وهذا لا يكون إلا بالاختلاط والامتزاج، الذي ينتج عنهما صراع أضداد بين ما هو بالقوة وما يصير إليه بالفعل، أي ما منه يتحول إلى ما إليه يصير: "أنّ الشيء الذي ينميّ يلزم ضرورة أنْ يكون لجهة ضداً ولجهة شبيهاً، أمّا كونه ضداً فمن جهة قبوله صورة النامى، وتغيره إليه " فيحقق بذلك صورته، أي كماله، ككمال غائى طبيعى.

وبذلك نستطيع أنْ نخلص مع ابن رشد إلى نتيجة أساسية وهامة، في تحديده أسباب وحود الموجمودات المادية " المركبة منها والآلية " وأسباب صيرورتها كغائية طبيعية لانهائية.

ا - الأسباب الجوهرية في مادة الموجود ذاتها، وصيرورتها مما هي قوية عليه؛ إلى ما هو محقق بالفعل كصورة، والمتمثلة بالعلاقة الجدلية القائمة في وحدة وصراع المتضادات، بين مادة الموجود وصورته، وتحوّل مادة الموجود " يما منه " إلى " بما إليه " في صيرورة أزلية، تحقق الغائية الطبيعية للموجود الماديّ.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص/ ه / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٥ / .

Y-الأسباب المادية ذات العلاقة الجدلية، بين مادة العناصر الأربعة: النتراب - الماء - الهواء - النار والتي هي مادة كافة الأحسام المادية، والمتحسدة - أي العلاقة - بقوة الميل الطبيعية في مادة كل عنصر والمتمثلة بالتضاد بين الثقل والخفة، على جهة " التعادل " وبلوغ غايتها في استقرار مادة العنصر في مكانها الطبيعي من حيث أنّ المكان غاية - حركتها التي يصفها ابن رشد بأنها حركة مستقيمة.

٣-حركة الأحرام السماوية الدورية الأزلية، وعلاقتها بالحركة المستقيمة الطبيعية للعناصر الأربعة وللأحسام المادية، وتحويلها من التعادل والاستقرار إلى اللاتعادل والتضاد بشكل لانهائي.

٤ - العلاقة المادية الجدلية بين كافة هذه الأسباب ضمن وحدتها المادية،
 التي تشمل العالم بأسره، تحقق أزلية وجوده - وجود العالم - في صيرورة
 لانهائية كغائية طبيعية.

٥- أنّ العالم المادي بأسره محكوم بالسببية الطبيعية، على "جهة الضرورة الطبيعية".

٦- لاوجود لأسباب مفارقة للطبيعة، في عملية وجود وتكوّن وصيرورة الموجودات المادية.

٧- الغائية الطبيعية هي أسلوب تمظهر الحركة المادية الجدلية للعالم المادي بشكل لانهائي..

وعلى الرغم مما خلص إليه ابن رشد: " أنّ في الاسطقسات، والأجرام السماوية، كفاية في وجود هذه الأحسام المتشابهة الأحزاء، واعطاء ما به

<sup>• -</sup> الحركة المستقيمة : هي حركة العناصر الأربعة، التراب إلى الأسفل - والنار إلى الأعلى بحسب القوة الطبيعية التي فيه وهي قوة التقل أو الخفة.

تتقوم" ولضرورة استكمال البحث تماماً، يمكن أن يطرح سؤال: هــل الأسباب السابقة كافية في وجود وصيرورة الأجسام الآلية محسب تعبير ابن رشد؟

أي هل الأسباب السابقة كافية في وجود النباتات والحيوانات - وكل ما دون العقل - بما فيها الإنسان من الناحية البيولوجية؟ !.. أم هنالك سبب أو أسباب أخرى؟... وبشكل خاص أسباب مفارقة للطبيعة؟... وبالتالي عودة - أخيرة - للفحص والتمحيص عن وجود غائية لاهوتية - أساسية أو مرافقة للغائية الطبيعية في تكوّن وصيرورة هذه الموجودات.

يعتمد ابن رشد في الإجابة عن ذلك، على فهمه وتطويره تعاليم معلمه أرسطو، فالأسباب السابقة الذكر -أي الطبيعية -كافية في ذلك، ولا حاجة لإدخال سبب آخر: "أنّ الأجرام السماوية كافية في إعطاء مادون العقل "لاوذلك من خلال علاقتها بالأسباب المادية الأخرى،أي بالأسباب الداخلية، وذلك من خلال علاقتها بالأسباب المادية الأخرى،أي بالأسباب الداخلية، والخصائص الذاتية للموجودات الطبيعية، والمترابطة جدلياً مع الأسباب الخارجية، والتي هي نتاج علاقة الموجودات الطبيعية في وحدتها المادية: "الفاعل عند أر سطو لاتصال -أي الاستمرارية. ع. ع. - الكون والفساد، هي الحركة الأولى -أي الحركة الدورية للأجرام السماوية. ع.ع. المتصلة. والفاعل للكون والفساد، هي حركة الشمس في الفلك المائل " " ولحركة الكواكب،ومنها القمر، أثرها الطبيعي على وجود وصيرورة الموجودات الطبيعية، فهي "التي تعطي لموجود موجود مزاجه الخاص به، ثم يكون نشؤه، وهرمه، بحسب ما في طباعه أنْ يقبل هذين التغييرين عن قربها وبعدها،

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ، ص/ ٤ / . المعطيات السابقة نفسها.

۲ - ابن رشد: تلخیص الکون والفساد، ص/ ۳۲ / .

<sup>-</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٧ / .

ولذلك مانجد نشأ الموجودات يكون بأدوار محدودة من أدوار هذه الكواكب، وكذلك هرمه " \.

هذا بالنسبة لأثر وفعل حركة الأجرام السماوية، في وجود وتكون وصيرورة " الأجسام المركبة والآلية " أي الجمادات والنباتات والحيوانات، بما فيها الإنسان من الناحية البيولوجية، فحركة الأجرام هذه، هي أسباب قصوى وأزلية، ولكن ما هي الأسباب القريبة، وبشكل خاص الأسباب القريبة لوجود وصيرورة وجود الإنسان؟..

ينطلق ابن رشد في تحليله وتفسيره لذلك، من قضية أساسية وهي:أن " كل متكوّن فإنما يكون شيئاً ما، أعني خلقة وصورة، ومن شيء ما، أعني عنصراً، وبشيء ما، أعني فاعلاً، وكان من الظاهر في جميع المتكونات، سواء كانت عن الطبيعة أو عن الصناعة، أنّ الفاعل يلزم فيه ضرورة أنْ يكون عن المفعول بالعدد، وأنْ يكون هو والمفعول واحد بالماهية والحد أو مناسباً " ".

ويتابع ابن رشد رفضه ونقضه لوجود فاعل من حارج الطبيعة، فالمفعول أي الموجود، يوجد ويتكوّن ويصير بفعل مثيله بالماهية - كفاعل قريب -أو شبيهه؛ أو ما هو مناسب له ويضرب أمثلة على ذلك: فالفاعل يولد مثيله: "كالإنسان يولد إنساناً " والشبيه والمناسب: "وأمّا أنْ يكون شبيها أو مناسباً كالحمار يولد بغلاً " وهذا ينطبق ليس على الحيوانات والنباتات فحسب؛ وإنما أيضاً على الجمادات: "فانّ النار تكوّن ناراً بالفعل " ".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص/ ٢٨ / .

٢ - ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٤٩ / .

<sup>-</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٤٩ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٠ / .

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٠ / .

وتبرز الوحدة المادية للموجودات كافة من خلال تسلسل وترابط أسباب وجودها "القريبة والبعيدة" فعلى الرغم من تنوع صور الموجودات الطبيعية، وكثرتها، فإنها مترابطة وجودياً، بصورة متكاملة متضمنة بعضها بعضاً، في وحدة مادية ذات علاقات جدلية، فإذا كان الإنسان "ناطقاً" فإنه حيوان. وإذا كان كذلك فهو يحس ويتغذى ويتنفس، وهو مكون عن العناصر الأربعة: التراب والماء والهواء والنار، وهي-أي الاسطقسات مكونة عن المادة الأولى. وهكذا بالنسبة لبقية الموجودات، فعلى الرغم من تنوع وتعدد صورها، فهي تكون وحدة مادية ذات علاقات جدلية. يقول في ذلك ابن رشد: " لهذا لم نحتج أنْ نصرح في الحد؛ إلا بالجنس القريب فقط، إذ كانت جميع أجناس الشيء منطوية فيه بالقوة. مثال ذلك الإنسان مؤلف من نطق وحيوانية، والحيوانية مؤلفة من حس وتغذ، وهكذا حتى ينتهي إلى الجنس الأخير، الذي هو أقرب الأشياء من ألمادة الأولى" أ.

هذا، فان الموجودات الطبيعية كافة، من العناصر الأربعة، إلى الأحسام المتشابهة الأجزاء والآلية، إلى النباتات والحيوانات بما فيها الإنسان - كموجود طبيعي -مترابطة حدلياً فيما بينها، ترابطاً سببياً موضوعياً، في وحدة مادية، من البسيط إلى المركب والمعقد، من المادة الأولى والعناصر الأربعة إلى الإنسان، فإنها تتكون من مكونات طبيعية: مادية \_ فاعلة \_ صورية \_ غائية تحكمها العلاقة الجدلية ضمن وحدتها المادية.

وعلى الرغم من انتظام الطبيعة وقانونيتها المحكمة، وترابطها الموضوعي، وصيرورتها اللانهائية في تحقيقها لغائيتها الطبيعية، كأنها تفعل عن عقل وروية. فإنه لاحاحة لفاعل مفارق للطبيعة، إذ أنَّ الطبيعة تكتفي بذاتها: "ليس يحتاج في الأمور الطبيعية إلى إدخال صورة مفارقية في شيء من

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٧٣ - ٧٤ / .

المتكونات...والسبب في وحود الطبيعة تفعل فعـل العـاقل -أي كأنهـا تفعـل عن عقلٍ وروية وبانتظام.ع.ع.-هو حركات الأجرام السماوية " '.

لذلك، فالسبب الغائي الذي وجدت كافة الأسباب من أجله، يتحسد في اعتبار المادة والحركة والزمان والمكان، إلى جانب العدم واللانهائية، تشكل موجودات ناقصة وصائرة، من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، وانطلاقاً من هذا يعتبر العالم المادي بذاته، عالم النشوء والفساد عالم الصيرورة المستمرة نحو الكمال، من صورة إلى صورة. فالمادة على الرغم من أنها ناقصة، فهي تلاحق غايتها الطبيعية في التكامل بشكل لانهائي " بما منه إلى بما إليه " بيد أنّ بلوغها غائيتها في الكمال المطلق يبقى خارجاً عن نطاق ذاتها، أنها قادرة على التكوّن والصيرورة يوبلوغ ذلك بشكل لانهائي، ولكنها غبر قادرة على تحقيق ذلك بشكل نهائي.

١ - فالعالم بموجوداته المادية كافة، يوجد فقط من حيث هـو متحرك - حركة كمية - كيفية، بمعنى الصيرورة اللانهائية. فالمادة المتحركة تمثـل منبع فعل التشخص. والصورة تمثل هذا الفعـل بالذات، والصورة هذه هـي صورة لمادة، والمادة في صيرورة لانهائية.

٢- أن العالم بموجوداته المادية، في صيرورة مستمرة، من القوة إلى الفعل، ولكونه كذلك، يعتبر ضرورياً في وجوده، وهو ينبوع الضرورة، أي أنّ وجوده في صيرورة مستمرة ضروري بذاته، ولاوجود لعوامل أحرى من خارجه – تفعل فيه غير عوامله هو ذاته.

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٥٧ / .

٣- أنّ العالم في كثرة موجوداته، وتنوع صورها يشكل وحدة مادية مترابطة جدلياً. وهذا بذات الوقت رفض لوحدة الوجود الروحية عند المتصوفة

٤ - انَّ الغائية الطبيعية هي: صيرورة الموجودات المادية، من صورة إلى صورة أخرى، من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، وهـي بالتـالي: أسـلوب تمظهر الحركة الجدلية لمادة الموجودات ذاتها في وحدتها المادية..

أنّ تأكيد ابن رشد للغائية الطبيعية، ورفضه للغائية اللاهوتية؛ ولكون العالم محلاً لتشخّص قدرة - الإله - الفاعل المطلق من عدم مطلق، قد جاء متوافقاً ومتلازماً مع الخصائص الداخلية - الإجتماعية والإقتصادية والعلمية والسياسية لبنية المجتمع العربي الإسلامي الوسيط بشكل عام، وللعصر الموحدي، الذي تميز باحتوائه عوامل حقيقية للتقدم الاجتماعي والعلمي، ولضرورة تجاوز الرؤية الإيمانية التسليمية.



## الفصل الرابع

مفهوم الغائية الطبيعية من موقع وحدة الوجود المادية

« إن سلمنا أن كسل عليم يسمى حكمة، فواجب أن يكون العلم الذي يسمى حكمة باطلاق؛ هو الذي ينظر من الأسباب في السبب الغائي الأقصى لجميع الموجودات، من قِبَلِ أن جميع الأسباب هي من قِبَلِ هذا السبب أي من أجله ».



<sup>·</sup> ابن رشد تفسير ما بعد الطبيعة حزء أول ، ص ١٩٠ المعطيات السابقة نفسها .

## مفهوم الغائية الطبيعية من موقع وحدة الوجود المادية

إذا كانت العلوم الطبيعية تهتم بدراسة ومعرفة العالم كواقع موضوعي، مستقل عن الذات الإنسانية، فإنّ العلوم الإنسانية؛ وعلى رأسها الحكمة، تهتم بدراسة العالم كواقع موضوعي؛ من أجل تحويله للذات الإنسانية على نخو غائي. أي أنها تهتم بالعالم كموضوع للذات الإنسانية؛ في عملية نشاطها الاحتماعي الإنساني التاريخي؛ والمتتبع لتحقيق أهدافه؛ في عملية تحويل الواقع، من ذاته لذاتنا الإنسانية، خاصة وأنّ الواقع الموضوعي لايعرف حقيقة؛ إلاّ في عملية تحويله، ومن أجل تحويله لصالح الذات الإنسانية، وهذا لا يتأتى إلاّ بفهم العالم بأسباب تكوّنه، وكيفية صيرورة موجودا ته، أي بعملية سبر أغوار نشوئه، وآلية حدوث موجودا ته، وقوانين صيرورتها.

لذلك، فإن عملية استكشاف ماهية الغائية الطبيعية، لا تُدرك ولاتأتي بحد ذاتها كمفهوم معرفي، وإنما بالبحث في أساليب وصور تمظهرها واقعياً، فمن خلال الواقع تستبين وتنجلي صورة المفهوم، أي في عملية استقصاء لهوية الموجودات الطبيعية؛ وكيفية صيرورتها؛ وتحديد مسار تكاملها،وهذا يستلزم من الباحث تقصي المسألة في مصدر كينونة الموجود الطبيعي وصيرورته، وهي عملية شاقة وشائكة، تتطلب دقة علمية، ومنهجاً واقعياً هادفاً، يستوعب جدلية العلاقات المادية، المحددة لكينونة وجود الموجودات الطبيعية وآلية صيرورتها على نحو غائي " فالعلم اليقييني والمعرفة التامة إنما تحصل لنا في شيء شيء من الأمور، بأن نعرف ذلك الشيء بجميع أسبابه

الأول، إلى أن ينتهي إلى أسبابه القريبة واسطقساته " وقد حدد ابن رشد أسباب وجود الموجودات المادية، وصيرورتها من القوة إلى الفعل، بأربعة أسباب متكاملة "هاهنا أسباباً أربعة، تتقوم بها الموجودات الطبيعية " وهي " مادة الشيء وصورته وفاعله وغايته " ورأى ان العلم الطبيعيية هو العلم الأول، الذي يحدد لنا غاية الموجودات الطبيعية، وحتى غاية الإنسان كموجود طبيعي " وإنما ننظر في هذا العلم هاهنا - العلم الطبيعي.ع.ع. - في صور الأشياء المتحركة، والغايات الموجودة لها؛ من حيث هي متحركة، كالفحص عن الغاية القصوى للإنسان بما هو موجود هيولاني " أ.

لذلك، فالطبيعة والموجودات الطبيعية، هي الموضوع الأساسي في تحديد الغائية الطبيعية، ذلك ان "كل ما تفعله الطبيعة؛ فإنما تفعله لمكان شيء ما " " ولذلك " فالطبيعة لا تفعل باطلاً " " فحسب، وإنما فعلها من أجل غاية معينة " فمن البين بنفسه.

إنّ هاهنا سبباً يسمى غاية، وهو الذي من أجله يكون شيء شيء من الموجودات " لذلك فالموجودات الطبيعية في عملية تكونها وصيرورتها تحقق غاية معينة " وان الغاية الأولى في الكون هي الصورة ".^

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب السماع الطبيعي ، ص/ ٣ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : تلخيص الكون والفساد ، ص / ۲۰  $^{/}$  .

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي نفسه ، ص / ٧ / .

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦ /.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۷ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦ / .

وهنا يبرز سؤال أساسي، ما هو الكائن؟...وما هي أشكال التكونات في تحقيقها لصيرورة الموجودات الطبيعية، كموجودات تحقق غايتها في عملية تحقيقها لصيرورتها من القوة إلى الفعل؟... يعرف ابن رشد الكائن بأنه:الموجود الطبيعي "الذي وجد بعد ان لم يوجد " عن المادة الأولى أو الخاصة بموجود موجود -إذ أن المادة الأولى هي الموضوع الأول لكافة التغيرات " ان هاهنا موضوعاً أقصى لجميع الكائنات الفاسدات، ليس فيه شيء من الفعل أصلاً، ولا له صورة تخصه، وانه بالقوة والإمكان جميع الصور، وانه لا يتعرى من الصورة أصلاً " آ.

أما بالنسبة لأشكال تكون الموجودات الطبيعية، وأشكال تحقيقها لصيرورتها من القوة إلى الفعل كغاية طبيعية، فإنه يصنفها إلى صنفين مترابطين وجودياً يقول: "إن الشيء يقال انه يتكون من الشيء على وجهين:

أحدهما كما يقال: ان الماء يكون من الهواء، والهواء من الماء، والأبيض من الأسود، والأسود من الأبيض. ومن هاهنا في الحقيقة؛ إنما هي بمعنى بعد، إذ كان الشيء الذي منه كان المتكون في الحقيقة، هو الموضوع للماء والهواء والأبيض والأسود، لاصورة الماء ولا صورة الهواء... بل ذلك على معنى ان صورة الماء ذهبت عن الموضوع، وأعقبتها صورة الهواء... ولذلك أمكن أن يكون الكون في هذه دوراً " ".

فموضوع التغير هنا هو مادة الموجود المتحركة من القوة إلى الفعل، أي من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، والوجود بالفعل هـو الصورة كغايـة

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تلخيص السماء والعالم ، ص / ٣١ / .

<sup>° -</sup> ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٩ / .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : كتاب ما بعد الطبيعة ، تصحيح مصطفى القباني ، ط١ ، المطبعة الأدبية بمصر ، ص / ٥٨ /

لحركة المادة. لكن الصورة المحققة لا تلبث أنْ تتغير إلى صورة أحرى نتيجة لاستمرار تفاعل القوى الفاعلة والمنفعلة والحديدة الموجود ذاتها، مما يؤدي إلى فساد الصورة الأولى، وتكوّن صورة أحرى مكانها، وهكذا على نحو نهائي ولانهائي، نهائي عند حلول الصورة الجديدة، ولانهائي نتيجة استمرار تفاعل القوى الفاعلة وقبول المنفعلة في مادة الموجود ذاته. فالصيرورة نهائية بالعلاقة مع الصورة، ولانهائية بالعلاقة مع مادة الموجود الأزلية التغير، فالتغير هنا هو تغير كيفي، من كيفية إلى كيفية أحرى، ومن صورة نوعية إلى صورة نوعية الى صورة نوعية عديدة، في صيرورة مستمرة، تحقق غائية الموجود من وجوده.

" فانّ التناهي؛ إنما هو بالصورة وتابع لها، والمادة لما كانت غير محصورة بالذات لم تكن لها نهاية تخصها، بل متى حصلت فيها صورة أمكن أن تفارقها وتحلها ضرورة صورة أخرى، وذلك ممكن إلى غير نهاية؛ بما هي مادة في الماضي والمستقبل" '.

وكما تجلت صيرورة تكون الموجودات الطبيعية في جدلية النهائي (الصورة) واللانهائي (المادة) فإنها - أي الصيرورة - تتمثل في جدلية العلاقة بين الماضي والمستقبل، فموضوع الصورة القديمة،هي مادة الصورة الحاضرة والمستقبلية، فالجديد ينبثق من أحضان القديم في صيرورة مستمرة تمثل حدلية الماضي والمستقبل بشكلها النهائي واللانهائي.

" أمّا الوجه الثاني من أوجه ما يقال أنّ كذا يكون من كذا، فهو أن يكون الشيء الذي يقال أنّ منه يكون كذا، الوجود له بالفعل؛ إنما هو من حيث هو مستعد لأن يستكمل معنى آخر، وصورة أخرى، حتى كان الوجود لذلك الشيء الموضوع؛ إنما هو من حيث هو متحرك إلى الاستكمال، بذلك المعنى الأخير، ما لم يعقه عائق، ومثاله: أنّ الغاذية التي في الجنس المستعدة

١ - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٣٥ / .

لقبول الحيوانية، وكذلك الحيوانية المستعدة لقبول النطق، فإنّنا نقول في كل واحد من هذه، انه من القوة الغاذية تكون الحيوانية، ومن الحيوانية يكون النطق، وبمثل هذا نقول انه يكون من الصبي رجل" .

أمّا الوجه الثاني: من أوجه تكوّن الموجودات الطبيعية وصيرورتها، فهو يعبر عن استكمال ذات الموجود لذاته، من الوجود بالقوة إلى الوجود بالقوة إلى الوجود الأكمل، في صيرورة مستمرة، ومن الوجود هناء تحمل إمكانية واستعداداً، لأنْ تستكمل ذاتها بصورة أكمل مما هي عليه، فالصورة (الغاذية) هي صورة لمادة الكائن، نتجت عن تفاعل القوى الفاعلة والمنفعلة في ذات مادة الكائن، وتحققت بالفعل (الصورة الغاذية) ولكنها – أي الصورة تتضمن إمكانية صيرورتها بذاتها – إنْ لم يعقها عائق – لأنْ تتكامل، وتستكمل ذاتها من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل؛ في الصورة الجديدة (الحيوانية) وكذلك الصورة الحيوانية، فإنها تحوي إمكانية صيرورتها، لأن تستكمل ذاتها، من الوجود الناقص إلى الوجود الأكمل، في صورة التعقل لدى الإنسان، وهكذا في صيرورة مستمرة، نهائية بالشخص ولانهائية بالنوع "ما لم يمكن بقاؤه بالشخص، الأفضل له أن يكون بهذه الحال، وأن يبقى بالنوع ولذلك جعل مثل هذا الوجود سرمدياً، لا يحل ولا ينقطع"

لذلك فالموجودات الطبيعية لاتتكوّن فحسب، وإنما هي صيرورة مستمرة ولانهائية، مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق بالفعل. ففي صيرورتها هذه وتتحسد العلاقة المادية الجدلية بين المادة والصورة، فكلاهما يشترط وجود الآخر، ولاينفك عنه، فالمادة هي الموضوع الأساسي الذي يتضمن بذاته قوى

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : كتاب ما بعد الطبيعة ، تصحيح مصطفى القباني الدمشقي ، ص / ٥٨-٥٩ /.

٢ - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٣٥ / .

على تكوين صورته، وصورته تؤثر في فعل مادتها . كما تتضمنه من استعداد وقوة لأن يستكمل الموجود ذاته بصورة أخرى، على نحو حدلي في الماضي والمستقبل. فالصورة المحققة - في الماضي - هي نهاية التكوّن وكماله، والقوة في مادة الموجود؛ دائمة الحركة من صورة إلى صورة أرقى - في المستقبل وذلك بفعل العلاقة الجدلية بين القوى الفاعلة والمنفعلة في مادة الموجود ذاته، وهكذا في صيرورة مستمرة ولانهائية، من التغيرات الكمية في مادة الموجود، إلى تغيرات كيفية في صوره النوعية، ومن صورة نوعية إلى صورة نوعية ألى تغيرات كيفية في صوره النوعية، ومن صورة نوعية إلى صورة نوعية أكمل منه بشكل لانهائي، ومالا يمكن بقاؤه بالشخص، يمكن بقاؤه بالنوع لذلك، فالتكون بنوعية، هو صيرورة الموجودات الطبيعية نحو الكمال والوجود الأفضل وهنا يصل ابن رشد للبحث في أنواع الكمال، كغاية لصيرورة الموجودات الطبيعية، يقول في صدد حديثه عن الحركة " بيّن أن لصيرورة الموجودات الطبيعية، يقول في صدد حديثه عن الحركة " بيّن أن بالفعل والكمال المحض، وإلى ما هو جنسها العالي هو الموجود، ولأن الموجود يما هو موجود، ينقسم إلى ما هو بالفعل والكمال المحض، وإلى ما هو بالقوة والإمكان المحض، وإلى ما هو بقسط بينهما، وهو كالمؤلف مما بالكمال ومما بالقوة؛ وقد أخذ من كل بقسط" الم

فالموجود الطبيعي يتألف من مادة وصورة والمؤتلف منهما - كما يقول ابن رشد. فبما هو صورة؛ فهو كمال محض، ولكن بما هو مادة بحد ذاتها فهو عدم مطلق لا ينتج عنه شيء، ولكن بما هو مادة متضمنه لقوة معينه - ولامادة بدون قوة - فهو المؤتلف من المادة بما تتضمنه من قوة ، والصورة بما تتضمنه من استعداد، فهو عدم وإمكانية ما؛ قابلة للتحقق في صورة حديدة من الوجود الطبيعي لذاته، من الوجود الناقص

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٢٢ / .

إلى الوحود الأكمل، وهكذا من الكمال المتضمن للقوة إلى الكمال الأرقى، في صيرورة مستمرة ولانهائية. وهنا تبرز حدلية العلاقة بين الناقص والكامل، في صيرورة الموجود، وتلك هي عملية تحقيقه لغائيته.

وهذا يتضح في العودة إلى شرح عملية التكوّن. يقول في ذلك: " إنما كان الكون من الذي يتكوّن، أي الذي في طريق الكون، لأن الموجود الذي بالفعل، وهو الذي فرغ كونه القابل في الحقيقة للعدم، والعدم ليس يمكن أن يكون منه كون، أي ليس يمكن أن يكون هو المتكوّن، ولا أيضاً مافرغ كونه يمكن أن يكون هو المتكوّن، ولا أيضاً مافرغ كونه يمكن أن يكون هو المتكون.

فواجب أن يكون المتكون هو الذي وجوده وسط بين العدم والوجود بالفعل، وهو الموجود في طريق الكون، وهو المتكون... ومثال ذلك: أن العالم هو الذي نقول فيه أنه كان من المتعلم، ولا نقول أنّ العالم كان من نفسه، ولامن عدم العلم، بل من المتوسط بين العلم والجهل، الذي هو عدم العلم وهو معنى قولنا أنّ العالم الذي قد صار عالماً، كان من الذي سيكون عالماً، أي الذي يصير إلى العلم وهو المتعلم" أ.

فالكمال: هو نتاج صيرورة حركة مادة الموجود المتكّون، المتضمنة للوجود بالقوة والمحقق بالفعل. لهذا ف" الحركة ضرورة تابعة لجوهر الشيء المتحرك، وجارية منه مجرى الخاصة " ٢.

فكما انه لاو حود لمادة بدون حركة، فلاو حود لحركة بدون مادة، ولهذا عرّف أرسطو الحركة: "بأنها كمال ما بالقوة من جهة ما هو بالقوة " ".

<sup>· -</sup> ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص / ٢٨ / .

۲ - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم / ص / ۳ /.

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: تلحيص السماع الطبيعي ، ص / ٢٢ .

ويصنف ابن رشد القوى إلى:قبوى فاعلة، وقبوى منفعلة، ومن حلال جدلية العلاقة بينها، يتكون المتكون في صيرورته الغائية نحو التكامل. يقبول في ذلك " أنّ الكون إنما يكون بفعل القوى الفاعلة وانفعال المنفعلة، فمن البيّن أنه إنما يوجد الكون ويتم إذا غلبت القوى الفاعلة المنفعلة، وساقتها إلى الصورة، وإن الفساد بخلاف ذلك، أعني إذا غلبت القوى المنفعلة القوى الفاعلة الخافظة، وذهبت صورة الكون، وذلك أن هذه القوى الفاعلة؛ إنما تسوق القوى المنفعلة إلى أنْ تجعلها بحال يمكن فيها أن تقبل الصورة التي هي خالفة لها بالنوع أو بالجنس، فمادامت تلك الصورة حافظة لتلك القوى المنفعلة، بالحال التي شأنها أنْ تتمسك بالصورة، يعني المكون، وإذا ضعفت المصورة عن حفظ تلك الحال التي في الهيولى، استعدت الهيولى إلى قبول صورة أخرى، ففسدت الصورة الأولى، واستعداد الهيولى إنما يكون ضرورة لتغيير غير ملائم يعرض للصورة التي في الهيولى، والصورة التي في الهيولى من جهة غير ملائم يعرض للصورة التي في الهيولى، والصورة التي في الهيولى من جهة ماهى صورة مزاجية " الم

ولذلك، فصيرورة الموجودات الطبيعية، لتحقيق كمالها، هي نتاج العلاقة المادية الجدلية بين القوى الفاعلة والقوى المنفعلة، في ذات الموجود الطبيعي، وهذا يعني تمسك عميت بالعلوم الطبيعية، وتأكيد للغائية الطبيعية، ورفض للغائية الإلهية " فالطبيعة إذاً مبدأ وسبب لأن يتحرك به؛ ويسكن الشيء الذي هي فيه أولاً وبذاته " " " وأفعال هذه الأشياء الطبيعية، إذا صدرت عنها على المحرى الطبيعي، وبالطبع " ".

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص الآثار العلوية ، ص / ۸۲ /.

 $<sup>^{1}</sup>$  - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص  $^{1}$  -  $^{1}$ 

<sup>-</sup> ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ١٤ / .

ومن هنا جاء تصنيف ابن رشد لكمال الموجودات الطبيعية، تصنيفاً يعتمد العلوم الطبيعية، ونتائج أبحاثها العميقة في عصره.، دون إدخال علة مفارقة، فالموجود يبحث بما هو موجود، من خلال اعتماد حركته الذاتية من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل في صيرورة أزلية " فالكمال - كما قلنا - صنفان، إمّا كمال محض لا يكون فيه شيء من القوة أصلاً، وهو نهاية الحركة؛ الذي إذا بلغته كفت وفسدت... وإمّا كمال يحفظ ما بالقوة، ولا يوجد إلا بوجود القوة مقترنة به، وهذا المعنى هو المسمى حركة، ولذلك قد يظهر أن الحركة من الأمور المتصلة، لأنه متى وقفت، وتعيّن منها جزء يمكن أن يشار إليه، فقد بطل فصلها الخاص بهاء ووجد الصنف الآخر من الكمال المحض، وإنْ تحركت بعده؛ فإنما ذلك من جهة ما لها قوة أخرى " الأن تتحرك وتحقق كمالاً أرقى، وهكذا في صيرورة مستمرة أزلاً وأبداً، ومن هنا عرف أرسطو الحركة كفعل يحقق كمالاً للموجود المتحرك بأنها "كمال المتحرك بأنها "كمال المتحرك بأنها "كمال المتحرك بانها "كمال المتحرك بأنها "كمال المتحرك بأنها "كمال المتحرك بما هو متحرك" "

وقد صنف ابن رشد الموجودات الطبيعية من ناحية تكونها المتكامل، وكنتاج لتحركها، إلى ثلاثة أصناف: " إنّ أنواع التركيبات ثلاثة -فأولها - التركيب الذي يكون من وجود الأجسام البسائط في المادة الأولى، التي هي غير مصورة بالذات. -والثاني -التركيب الذي يكون عن هذه البسائط، وهي الأجسام المتشابهة الأجزاء. والثالث -تركيب الأعضاء الآلية، وهي أتم ما يكون وجوداً في الحيوان " ".

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٣ / .

٢ - ابن رشد: المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٤ / .

 <sup>-</sup> ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ، ص / ٤ / .

فالمادة الأولى -كجوهر أزلي وخالد -صائرة من حالة الإمكان إلى حالة التحقق، على نحو غائي طبيعي، إذ أن الصورة -كغاية طبيعية نحو الكمال - انبثقت من مضمون المادة، ونتيجة للعلاقة المادية الجدلية؛ بين المادة والصورة، مع التأكيد على أولوية المادة وثانوية الصورة. فكوّنت نتيجة لذلك العناصر الأربعة -التراب -والماء -والهواء- والنار -كعناصر أساسية في تكوين الموجودات المادية الأحرى، من أجسام متشابهة للأجزاء، إلى أجسام مادية آلية (نبات وحيوان). كما فيه الإنسان، كحيوان ناطق، أي من الأجسام البسيطة إلى الأجسام المعقدة التركيب، بفعل فاعل طبيعي ، وهو العلاقة الجدلية المادية بين المادة والصورة " أنّ الفاعل... ليس هو جامع بين شيئين بالحقيقة (وهنا المادة والصورة. ع. ع.) وإنما هو مخرج ما بالقوة إلى الفعل " العلاقة المادية والصورة. ع. ع.)

ومن الفعل المتضمن للقوة إلى فعل أرقى منه.وهكذا في صيرورة أزلية. وهذا هو السبب الطبيعي والجوهري في تحقيق غائية الموجودات الطبيعية، من كمال متضمن للقوة إلى كمال أرقى منه.

ويتضح ذلك بشكل حليّ، حينما نبحث في العلاقة المادية الجدلية بين العناصر الأربعة:

التراب والماء والهواء والنار، وتكون الأحسام المادية عنها "أن الأحسام ع.ع. مركبة عن الأربعة الإسطقسات المشهورة، وإن هذه الأربعة؛ إنما هي إسطقسات بالقوى الفاعلة التي لها والمنفعلة، وبدين أيضاً هنالك أن القوى الفاعلة هي الثقل والخفة والحرارة والبرودة، والمنفعلة هي الرطوبة واليبوسة وأن الكون لهذه الأحسام المتشابهة الأحسزاء؛ إنما هو باختلاط تلك الإسطقسات " "

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ص/٩٩٩ / / .

۲ - ابن رشد: تلخیص الآثار العلویة ، ص / ۷۸ / .

ويحدد - ابن رشد - الفاعل في ذلك، بالعلاقة المادية الجدلية بين القوى الفاعلة والقوى المنفعلة في مادة العناصر الأربعة يقول: "إن القوى التي بها الاسطقسات اسطقسات هي تلك القوى الأربع، أعيني الحرارة والبرودة، والرطوبة واليبوسة، وإن سائر الأشياء الحادثة في الأمور الكائنة الفاسدة، إنما تنسب إلى هذه القوى فقط، وذلك أولاً وبالذات " '. لذلك، فالفاعل الحقيقي في تكوّن الموجودات الطبيعية، ليس من خارج الطبيعة، وإنما هو نتاج فعالية وصراع ومغالبة القوى المتضادة - الفاعلة والمنفعلة - في ذات مادة الموجود ذاته، والتي هي خصائص مادته، فالصورة تتعين وتتشخص من قبل الخصائص الذاتية لمادة الموجود المتكوّن، والصائرة من حالة مادية مشخصة إلى حالة أخرى، ومن صورة إلى صورة على نحو غائي طبيعي، نحو الكمال المشخص، وبذلك تكون الصورة هي أسلوب تمظهر المادة المتحركة من حالة إلى حالة أكثر كمالاً، " فالصورة تتغير من أحل وجودها في متغير، لامن جهة أنها متغيرة بذاتها، إذ كانت ليست بجسم ولا تنقسم" ".

لكن صيرورة الموجودات الطبيعية من كمال إلى كمال أرقى منه على نحو غائي طبيعي، هذه الصيرورة محكومة بالسببية الموضوعية والضرورة الطبيعية "أن السبب في حركات تلك هو مسير الشيء من ضد إلى ضد، ومن شيء بعينه إلى شيء بعينه" لليس هذا فحسب؛ إنما يحدد سيرورة صيرورة تلك الموجودات الطبيعية بأنها تسير نحو المكان الذي تستقر فيه، وهذا المكان هو الصورة الكاملة لها، وبذلك تصبح صيرورتها، صيرورة المتحمال للموجود المتحرك حركة مكانية، على نحو يمثل وحدة الوجود

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٧٩ / .

۲ - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ۸ / .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص / ٦٧ / .

المادية بين هذه العناصر، والمترابطة ترابطاً حدلياً "إن الذي يجري مجرى الاستكمال لهذه الحركات هو الأين، فظاهر من أنها إنما تتحرك إلى ما هو لها بالقوة، ويجري لها مجرى الاستكمال، والذي بهذه الصفة هو الأيسن، والأين منه منه فوق ومنه أسفل، فأذن الفوق والأسفل، هي الكمالات لهذه الحركات، وأما النار فكمالها الفوق، وأما الأرض فكمالها المكان الأسفل والأحسام التي بين هذه، أعني الماء والهواء؛ كمالاتها أيضاً في الأينات التي بين هذه، وقد يظهر هاهنا أيضاً من أن المكان - كما قيل - هو نهاية المحيط الحاوى.

والحيط الحاوي بمنزلة الصورة للمحوي والمحاط به والمحوي والمحاط به كالهيولى، ومكان الأجزاء - كما قيل - ومكان الكل واحد، واستكمالها هو الشيء والذي به يستكمل الكل، وهو الأين الذي يجري بحرى الصورة. وإذا كان ذلك كذلك، فالاستكمال الذي تتحرك إليه أحزاء هذه الأحسام هو الأين، وهو نهاية بعضها المحيطة ببعض، وإذا كان الأمر على هذا، فظاهر أن نهايات هذه الأحسام ،بعضها استكمالات لبعض". وعلى هذا النحو، تعتبر صيرورة العناصر الأساسية الأربعة، والأحسام المتكونة عنها؛ صيرورة غائية طبيعية، تستكمل ذاتها من القوة إلى الفعل، ومن صورة إلى صورة أكمل منها، إلى أن تصل إلى كمالها التام، في المكان المناسب لها.فالثقيل - التراب مكانه الأسفل، والخفيف - النار - مكانه الأعلى، وهكذا بالنسبة للبقية، بحيث تشكل في صيرورتها المتكاملة، وحدة مادية متعادلة، ومترابطة ، بعضها كمال لبعض.

وهنا يمكننا التساؤل، هل يمكن للأجسام هذه؛ أن تتحرك بعد أن تستكمل ذاتها، وتصل في صيرورتها إلى كمالها الطبيعي التام، وتستقر في

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص / ٦٩ / .

مكاتها؟... إذ أنَّ المكانَ " هو النهاية المحيطة بكونها استكمالاً للأجسام المتحركة، وغايعة لمحركاتها " أ؟...أم أنّ حركتها أزلية - أبدية؟...وإن تحركت فما الذي يحركها، على الرغم من استقرارها في مكانها الطبيعي والتام كغاية نهائية لها؟...

وتأتي إجابة ابن رشد، إبرازاً للفهم المادي الجدلي، بين الحركة المستقيمة لصيرورة العناصر الأساسية الأربعة، والأحسام المتكونة عنها، والحركة الدورية للأحرام السماوية.

يرى ابن رشد أن حركة ومسار صيرورة الأحسام الطبيعية نوعان:

حركة استقامة، وحركة دورية، وحركة الاستقامة هي حركة الأجسام الطبيعية المتكونة عن العناصر الأربعة، ومسار صيرورتها في استكمالها بذاتها من القوة إلى الفعل المحقق (الصورة)، إذ أن النقطة في حركتها على المستقيم تنطلق من بداية، وتصل إلى نهاية، وحركتها هذه هي صيرورتها إلى المكان الملائم لها بحيث تستقر فيه على جهة التعادل، والاستكمال، وهيو بالتالي غاية حركتها، وكما ألها التام، وهو الصورة النهائية لها.

أمّا الحركة الدورية، فهي حركة الأحسام الكروية الشكل، والأحرام السماوية فهي حركة أزلية أبدية الابداية لها ولانهاية "، وأما الحسم الكروي المتحرك دوراً بغلما كان مبدأ الحركة فيه والمنتهي واحداً بالقول، لزم أن تكون حركته دائماً وسرمداً " ٢.

وتبرز أهمية المسألة في العلاقة بين حركة الأحسام المتحركة بهاتين الحركتين، فكلما صارت الأحسام المتحركة حركة استقامة في استكمالها

١ - ابن رشد : تلحيص السماع الطبيعي ، ص / ٣٧ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٤٦ / .

لذاتها إلى غايتها الطبيعية وتمامها، فإنّ الأحسام المتحركة حركة دورية، تغيّر وتبدل وضع هذه الأحسام، فتصبح بوضع غير متعادل، وتستمر الأحسام المتحركة على الاستقامة في صيرورتها "على جهة التعادل " بعد أن أصبحت غير متعادلة وتستكمل ذاتها باستمرار، وهكذا إلى ما لانهاية " فإذاً، هذه الحركة - الدائرية. ع.ع - التي لم تحسس قط ساكنة، أزلية ضرورة... ولقرب هذا الجسم مما لدينا، وبعده، واختلاف أوضاعه، تحدث الحركات الكائنة الفاسدة، وإلا لم يمكن أن يوجد عن محرك أزلي، ومتحرك أزلي، حركة حادثة، إنّ لم يوجد محرك أزلي، ومحد محرك أزلي، ".

فحركة الأحسام الطبيعية؛ الكائنة الفاسدة، هي صيرورة طبيعية، وعلى جهة الاستقامة، ونهائية. لكن نهائيتها ليست ثابتة، لأنها ضمن تأثير الحركة الدورية للأجسام الكروية، وخاضعة لها.وبما أن الحركة الدورية لانهائية، ومحركة للحركة المستقيمة - نهائية ولانهائية، نهائية بالعلاقة مع ذاتها، ولانهائية بالعلاقة مع الحركة الدورية. وعلى هذا النحو يبقى العالم المادي بكافة موجوداته، في صيرورة لانهائية نحو الكمال الذي هو غاية قصوى لها، نهائية ولانهائية. متعادلة وكاملة، وغير متعادلة وناقصة وغير ثابتة. كائنة وفاسدة، أزلية أبدية "لذلك، لزم ضرورة أن يكون العالم بأسره أزلياً، لكن هذه الأجسام المتحركة، حركة استقامة؛ إنما يوجد البقاء في كليتها؛ لافي أجزائها، فهي حافظة لصورها النوعية، وفاسدة بأجزائها إذ لم يمكن فيها غير ذلك من جهة ما هي أضداد، وإنسما اتف ق لها البقاء بالنوع وحفظ صورها عن حركة الجرم السماوي " ٢.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢٦ / .

ابن رشد: تلخيص السماء والعالم ، ص / ٢٩ / .

لذلك، فالموجودات الطبيعية تستكمل ذاتها من الوجود بسالقوة إلى الوجود بالفعل، ومن الفعل المتضمن للقوة إلى الفعل الأكمل، وهكذا، في صيرورة غائية طبيعية "على جهة الأفضل " فهي نهائية بالكامل المشخص، ولكنه الكامل المتضمن للقوة لأن يرتقي ويستكمل ذاته على نحو لانهائي، وعلى جهة الأفضل بالنوع " وأمّا لم وجد البقاء للكائنات بهذا النحو من الوجود فللأفضل، لأنه لما كان الأزلي أفضل مما ليس بأزلي، وكان ما لم يمكن بقاؤه بالشخص، الأفضل له أن يكون بهذه الحال، وأن يبقى بالنوع، ولذلك جعل هذا الوجود سرمدياً ". المحل المحل

لكن النوع لا يوجد بحد ذاته، إذ لا يوجد إلا مشخّصاً، وبنعبير أدق، لا يوجد نوع بشكل حقيقي إلا بما هو واقعيّ ومشخص، فالمحسوسات المادية المشخصة هي التي تكوّن صورة النوع.

" إن الأنواع من المضاف، وأنها أمور ليست موجودة بذاتها، إذ كان بيناً من أمر المضاف، أنه إنما يقال بالإضافة إلى شيء، وأنه إذا ارتفع الذي يضاف إليه ارتفع " .

ويتقصى المسألة أكثر فيعرف النوع " أنه الكليّ المحمول على كثيرين عن طريق ما هو " " ولذلك، فالوجود الحقيقي، هو وجود الموجود الطبيعي المشخص، والمستكمل لذاته " أولاً وبالذات " من القوة إلى الفعل، في صيرورة لانهائية نحو الكمال، وهذه هي الغائية الطبيعية.

١ - ابن رشد : تلحيص السماع الطبيعي ، ص / ٣٥ / .

۲ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ص / ۱۱۷ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۱۸ / .

وبذلك يصل ابن رشد لتعريف السبب الغائي بأنه " هو الذي إليه يتحرك المستكمل به ليُتم وجوده بالاستكمال به" فالحركة " أولاً وبالذات" هي حركة الموجود الطبيعي لأن يستكمل ذاته، بالارتقاء إلى الاستكمال التام، وعلى نحو لانهائي. " وهذا السبب،أي الغائي، هو بهذا النوع علة، أي من جهة ما يتحرك إليه ما يستكمل به، لأن ما قبله - من الأسباب ع.ع - يكون بسببه " ٢.

ويتساءل - ابن رشد - مستغرباً " وإذ قد يظهر أنّ أسباب الأشياء الكائنة الفاسدة وبالجملة المتغيرة هي الأجسام الطبيعية، التي هي مبدأ الحركات والاستحالات في الأمور المحسوسة، فقد يتعجب الإنسان لم احتيج إلى إدخال صورة مفارقة من أجل الأجسام الطبيعية، ويتحير في ذلك، إن الذي هو مفارق كيف يتأتى منه تغيير الموجودات الهيولانية؛ وإنما الذي يغير الهيولانية هيولانية مثلها " ويتابع كلامه " إنّ الصور ليس يظهر أنّ لها الذي يولد الأمور المحسوسة، أي أنها لاتولد الأمور المحسوسة، لأن الذي يولد الشخص هو شخص مثله، ولامعونة لها أيضاً في توليد الأشخاص مثل ماتوجد للأجرام السماوية...ولاجواهر تلك الصور المفارقة من جواهر مثل ماتوجد للأجرام السماوية...ولاجواهر تلك الصور المفارقة من جواهر تكون أسباباً لها، لاعلى أنها صور، ولاعلى أنها أسباب فاعلة " أ.

وبذلك حسم الأمر - بشكل واضح لالبس فيه - مع القائلين بالفاعل المفارق، ونقض بالتالي الغائية القبالية اللاهوتية، وبرهن أن غاية الموجودات

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٦ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٧ / .

<sup>&</sup>lt;sup>-</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٣٤ / .

<sup>1 -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢٥ / .

الطبيعية؛ إنما هي صيرورتها واستكمالها لذاتها وبذاتها، مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق بالفعل. دون حاجةٍ للجوء إلى أسباب مفارقة للطبيعة.

كما حسم الأمر مع القائلين " بواهب الصور " ومع أفلاطون وشيعته من القائلين " بالمثل"

"أنه لايمكن أن تكون الصور سبباً للتغير والكون والفساد، ولا بالجملة أن تكون سبباً للمحسوسات على نحو من الأنحاء التي حرت عادة القائلين بها، بذكرها مثل دعواهم أنها " مثل " لها، وسبب للعلم بها " ا وذلك لأن "المكون هو من طبيعةِ المُتكونِ " آ.

و بحاوز مفاهيم المادية الميكانيكية في اعتمادها السبية الموضوعية الخارجية الدون الداخلية و إنما استوعبها بشكل جدلي يمثل العلاقة بين الأسباب الداخلية وهي الأولية، والأسباب الخارجية بين الموجودات بعضها ببعض، وبحيث لايمكن لها أن تؤثر في صيرورة الموجود وتحقيق غائيته إلا إذا أصبحت داخلاً ومتحاوباً مع العوامل الداخلية " فأما كيف يفعل الفاعل، ويقبل المنفعل فليس يقال في ذلك أكثر من أنّ الشيء إذا كان بالقوة فيه أمر ما، وورد عليه محرك من حارج، وصار - أي المحرك الخارجي ع.ع - إلى ماكان له بطباعه من القوة إلى الفعل " ".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص / ١٢٦ / .

٢ – المصدر السابق نفسه، ص / ١٢٨ / .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: تلخيص الكون والفساد، ص/١١/. المعطيات السابقة نفسها.

وبذلك نخلص إلى أن غاية الموجودات الطبيعية، تتحسد في العلاقات المادية الجدلية، بين المادة والصورة، وبين الموجودات الطبيعية الكائنة والفاسدة بعضها ببعض، وبينها جميعاً وبين الأجرام السماوية، دون حاجة لأسباب مفارقة للطبيعة، إذ " أن الطبيعة لا تفعل باطلاً" وإنما تفعل لغاية محددة.

ولذلك، فغاية الموجودات الطبيعية هي: صيرورة الموجودات الطبيعية واستكمالها من ذاتها وبذاتها ولذاتها، من القوة إلى الفعل، ومن الفعل المتضمن للقوة إلى الفعل الأكمل، في صيرورة لانهائية، وهذه هي الغائية عند ابن رشد، فهي غائية طبيعية، قائمة من الطبيعة، وبالطبيعة، وإليها، كتطور لانهائي، وبذلك برز ابن رشد فيلسوفاً مادياً جدلياً بموجب مقتضيات عصره وآفاق تطوره، واضعاً لبنات هامة ومتينة، في صرح العلوم الطبيعية والإنسانية.



# البالب الثالث

مفهوم الغائية الا<sub>ع</sub>نسانية في ضوء الغائية الطبيعية

## الفصل الأول

الذات الإنسسانية في ضوء جدلية الواقعي والكلّي

« إنّ المحسوسات أمور موجودة؛ وإن لم يعقلها عاقل» ا

« إن معقولات الأشياء هي مفهمات جواهر الأشياء، وليس هي جواهر الأشياء». ٢

« إنّ الكليّ ليس له وجود؛ إلاّ من حيث هو علم؛ أي من حيث هو في النفس»."

« ولما كانت الحدود...إنما تأتلف من جنس وفصل، وكان قد تبين مما قد تقدم أنها من حيث هي كليات، ليس لها وجود خارج الذهن، ولاهي بوجه من الوجوه أسباب للمحدودات، فتبيّن أن الجنس ليس أكثر من محاكي الصور العامة للمحدودات التي تجري مجرى الهيولى ». أ



۱ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ص / ١٠٠٤ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٠ / ٠

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٦ / ٠

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٢٤ -- ٦٥ / .

# الذات الإ<sub>ع</sub>نسانية في ضوء جدلية الواقعي والكلي

لقد بلغت الفلسفة العربية الإسلامية على يدي ابن رشد ذروتها، بانعطافها الكبير من الفهم الفلسفي للطبيعة، إلى الفهم الفلسفي للتاريخ الإنساني، ومن هذه اللحظة، أخذت فكرة التطور تصبح مدركة - كتقدم - لاعلى أساس المبدأ الطبيعي فحسب؛ وإنما على أساس المبدأ الاجتماعي التاريخي. وانتقل الاهتمام، واتسع وتعمّق، من الطبيعة، ليشمل ذات الإنسان كذاتٍ فاعلة ناشطة، محوّلة للطبيعة والمجتمع ولذاتها، لتحقيق إنسانيتها عبر التاريخ، كغائية إنسانية.

وهذا يستلزم من الباحث، ضرورة الكشف عن العلاقة بين الوجود الواقعي والوجود الكلي، وصولاً إلى فهم الذات الإنسانية، كذاتٍ فاعلةٍ ناشطةٍ طبيعياً – معرفياً – احتماعياً – أخلاقياً.

ونكون بذلك قد خطونا خطوات أساسية وحاسمة على طريق الكشف عن حقيقة (هوية وماهية واستكمال) الذات الإنسانية، من أجل تحديد غائيتها تحديداً معرفياً، من خلال رؤية ابن رشد للعالم، وحدة مادية مترابطة سببياً، ترابطاً ضرورياً، أدرك وبين وجود الإنسان كجزء من الطبيعة وكائن عنها، لكنه أرقى الكائنات. فالإنسان – لديه – موجود طبيعي – كائن من الهيولى الأولى، عن الاسطقسات الأربعة؛ والأجسام المتشابهة الأجزاء، وينتمي إلى

الموجودات الآلية (الحية). لذا فهو محكوم بفعل الضرورة الطبيعية - من الناحية البيولوجية كبقية الكائنات الطبيعية، ولكنه يتميز عنها بأنه" ناطق" فانْ كان حيواناً، فهو ناطق، وانْ كان كائناً طبيعياً آلياً - أي حياً وذا نفس - فهو كبقية الكائنات مؤلف من مادة وصورة، ولكنه ليس المادة بحد ذاتها، ولا الصورة مجردة عن مادتها، وإنما هو مركب (مؤتلف) منهما.

وإذا كنا قد بحثنا في رؤية ابن رشد للإنسان، كحسم طبيعي آلي، فأننا - الآن - سنبحث فيما يميزه عن هذه الأجسام.. إذ أنّ الإنسان عند ابن رشد - وكما هو عند معلمه أرسطو"حيوان ناطق" في الناطق؛ إنما انفصل عن الجمادات بالإدراكات " لذلك فالقوة الناطقة من بين قوى النفس، هي القوة التي تميز الذات الإنسانية عن بقية الحيوانات.، خاصة وأنه بيّن فعّالية الكائنات - ومنها الإنسان - تبعاً لقواها الذاتية، وخصائصها، ولما يميز بعضها عن بعض، مبيناً الفارق بين فعل القوى الطبيعية التي تحكمها السببية " من جهة الضرورة " وبين القوى الفاعلة منها ماهي ذوات نفوس، ومنها ما ليس يقول في ذلك: " والقوى الفاعلة منها ماهي ذوات نفوس، ومنها ما ليس ذوات النفوس، فبعضها اذن فاعلة بالطبع، وبعضها فاعلة بشوق واختيار، وهذه منها ماهي ذات نطق، ومنها مالا نطق له، فالتي لانطق لها ولاشوق وليس لها قوى إلاّ على إحداهما فقط... وأمّا التي تفعل بالشهوة والاختيار، فائن لها قوى إلاّ على إحداهما فقط... وأمّا التي تفعل بالشهوة والاختيار، فائن لها قوى إلاّ على إحداهما فقط... وأمّا التي تفعل بالشهوة والاختيار، فائن لها قوى إلاّ على إحداهما فقط... وأمّا التي تفعل بالشهوة والاختيار، فائن لها قوى الانضداد فيها لعلم واحد " ". فالإنسان - دون غيره - ككائن الفاعلة معرفة الأضداد فيها لعلم واحد " ". فالإنسان - دون غيره - ككائن

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلحيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٧٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص /٣٩٦ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : تلخیص ما بعد الطبیعة ، ص  $^{7}$  /  $^{8}$ 

طبيعي حي قادر على إدراك وتمييز الموجودات من حوله وموازنتها، واختيار الأنسب منها – والتأثير فيها وتحويلها بما يحقق غايته.

والحاسمُ في هذا الأمر - أمر تمييز الكائنات الحية - هو: اعتماد القوة "النزوعية " من بين قوى النفس على قوتي الإحساس والتخيل لدى النزوعية وعلى القوة الناطقة أيضاً لدى الإنسان، حيث يرى ابن رشد: أنّ القوة النزوعية هي قوة الحركة والفعل والاستجابة لحاجيات الكائن، بما يتناسب مع معطيات الواقع - الجاهز لدى الحيوان - ومع ضرورة استخدام وتحويل الواقع صنعاً؛ بما يلائه ضرورات الدات الإنسانية واستكمالها كغاية إنسانية لدى الإنسان.

من جهة كونها عارفة، وأثر ذلك في القوة الناطقة، أي في الذات الإنسانية من جهة كونها عارفة، وأثر ذلك في الفعل الإنساني، واستكمال الذات الإنسانية، تبعاً لممارسة معرفتها، خاصة وأنّ القوة الناطقة وظيفياً؛ أداة معرفة وتحويل للواقع لدى ابن رشد، بينما هي - أي القوة الناطقة - لدى أصحاب التطور اللاهوتي الغيبي التسليمي، تمثّل قوة مفارقة - ناقصة، تمنح للذات أثناء الفعل وتُسلب منه بعده، فهي مفصولة عنه وجودياً، وملحقة بفاعل " الله " مطلق الفعالية والإرادة، وهذا ما يؤدي إلى انفصام تام في شخصية الإنسان، فهو يفكر ويعتقد على نحو، ويمارس وجوده الحقيقي العملي على نحو آخر. أمّا الوجود الواقعي والتاريخي للإنسان - لمدى ابن رشد - وممارسته عملية وجوده الحقيقي، فإنها تتميز بالانسجام والتطابق - لحد ما ما سنجده الفكر والعمل، في عملية تغييره وتحويله للعالم ولذاته. وهذا ما سنجده واضحاً لدى ابن رشد في مواجهته مقولات ومصادرات الفكر الغيبي

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٩٢ / .

<sup>ً –</sup> وتبعاً للوضع الاجتماعي والتاريخي.

التسليمي، وفي براهينه على قدرة الإنسان وفعاليته، المرتكزة وذات العلاقة الضرورية الجدلية مع القوة الناطقة،التي تميزه عن بقية الكائنات.

يعتمد ابن رشد في بحثه للقوة الناطقة ووظيفتها، على تصنيفه للوجود إلى: وجود ماديّ محسوس، ووجود كليّ. ويصنف الوجود الكليّ إلى: ادراكات مشخصة، وادراكات كلية، ويعّرف الادراكات المشخصة بأنها "إدراك المعنى في هيولى". \

أمّا الادراك الكلّي، وهو الأكثر تجريداً، فهو "إدراك المعنى العام مجرداً من الهيولى" أوعملية التجريد هذه للوصول إلى المفهوم الكلّي، هي عملية تجريب فاعلى، تنفعله القوة الإنسانية الخاصة بذلك، والتي يصنفها ابن رشد إلى صنفين تبعاً لصنفي المدركات، فالقوة السيّ تدرك المعاني في هيولى، أي المدركات الحسية هي " الحس والتخيل" أبينما القوة التي تدرك المعاني الكلية المجردة، فهي القوة الناطقة " فهذه القوة إذن من شأنها أن تدرك المعنى مجرداً من الهيولى " ألكن المفاهيم المجردة - بحد ذاتها - ليست كافية في معرفة حقيقة الموجودات - كما هي - إلا إذا أعطتنا أحكاماً، فالقوة الناطقة لا تجرد المعنى من الهيولى فحسب " بل وأنْ تركب بعضها إلى بعض، وتحكم ببعضها على بعض " " فالفعل الأول يسمى " تصوراً " أو والفعل الثاني يدعى "

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، تحقيق أحمد الأهواني ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، علم ١٩٦٥ .

<sup>،</sup> ص / ۲۷/.

۲ – المصدر السابق نفسه ، ص / ۹۷ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٢ / .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق نفسهه ، ص / ٦٧ / .

<sup>° -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٨/.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٨ /.

تصديقاً " ' لذلك، فالمعنى الكلّي المجرد هو: حذف لما هو ثانوي، وأخذ كل ما هو جوهري؛ من المعاني الحسية والكلية، إنها عملية موازنة وملا قحة جملة أحكام، تعطي معناً كلياً، وجملة معاني كلية تعطينا أحكاماً أقرب صدقاً من حقيقة الموجودات "كماهي".

وسنسير مع ابن رشد، للتعرف على المعاني الكلية، وذلك من خلال العلاقة بالوجود المحسوس، خاصة وأنه اهتم بهذه المسألة، اهتماماً خاصاً في عدة كتب له ومقالات، رد فيها على آل فيثاغورث، وعلى القائلين بالكليات وواهب الصور عموماً، ولما لهذه المسألة من أهمية خاصة بالنسبة لموضوعنا، وتبعاً لمقولة ابن رشد بأنه: لمعرفة موجود من الموجودات، لابد من أن "تنسب أنواع الموجودات بعضها إلى بعض من جهة ما بعضها أسباباً لبعض "٢.

لذلك، لابد من الكشف عن رؤية ابن رشد، للوجود الكليّ عبر العلاقـة بالوجود الماديّ المحسوس، وأيهما الأوليّ والجوهريّ في تلك العلاقـة،يقـول في تعريفه للجوهر:" انّ اسم الجوهر...يطلق على معاني، إلاّ أنّ أشهرها والمقـر بها عند الجميع هو: الشخص المشار إليه" " فالجوهر هو:

الشخص المشار إليه، أي أنه الموجـود المـاديّ الواقعي المحسـوس. ولكنـه يقول في تعريفه للحد وهو كليّ بأنه " يعرف جوهر الشيء " أ .

وهنا يمكن أنْ يبرز التباس، تكمن فيه عقدة المسألة. أيهما الأساس والأولى؟... الحد أي الوجود الكلي، أم الوجود الماديّ المحسوس والمشار

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٨ /.

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٢٥ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٢ - ٣٣ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٤٤ / .

إليه؟... وما العلاقة بين الوجودين؟... يتساءل ابن رشد، ويقول: "فلننظر هل ماهيات الجواهر ومقولاتها الكلية، هي الأشياء المفردة بأعيانها، على جهة ما نقول: أنّ خيال الشيء هو الشيء بعينه، وأنّ صورة الشيء المحسوس هي المحسوس بالمعنى أم هي غيرها بوحه ما، على أنّ لها وجوداً خارج النفس على ما يقوله القائلون بالصور " ' وتمشياً مع مبادئ القضاء التي تعوّد عليها فأنه يضع نصاً صريحاً للقائلين بالصور، يبينون فيه رؤيتهم، ووجهة نظرهم، بأنّ الوجود المكلي هو سبب وجود؛ للوجود الماديّ المشخص ومتقدم عليه يقولون: " يظهر على العموم وجود صور مفارقة، هي السبب في وجود الجوهر المحسوس " آ.

بعد أن وضع نصاً صريحاً للقائلين بالصور، وواهب الصور، شرع ابن رشد يعالج المسألة، معتمداً في ذلك نتائج العلوم الطبيعية، تمشياً واستحابة لضرورات التقدم الاجتماعي في تلك المرحلة، منطلقاً من قضية أساسية وهي: أنّ الوجود الكلي لامتغير، ولا يكون منه، ولايتكوّن عنه " بالذات " " وأولاً" وجود مادي محسوس: " أنّ المكوّن إنما يكون عما هو واحد بالنوع والماهية، فهو من البيّن أنّ الماهية بما هي ماهية غير كائنة ولافاسدة، ولما كانت ماهيات الأشياء المحسوسة، ليس شيئاً أكثر من صورتها ومادتها... فبيّن أنّ الصور والمواد، بما هي صور ومواد، غير كائنة ولافاسدة، إلاّ بطريق العرض، أمّا كون الصور فاسدة ومتكوّنة، وبالجملة متغير ة، فأنّ ذلك لها من حيث هي صورة شيء مشار إليه؛ لابما هي صورة. وكذلك الأمر في المادة، فإنّ التغير إنما يلحقها من حيث هي مادة شيء مشار إليه، فأمّا بما هي مادة في مادة الله، وإذا كانت المادة هكذا والتي هي: سبب التغير اللاحق للصورة ".لذلك

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٤٧ / .

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – المصدر السابق نفسه ، ص  $^{\prime}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  .

فالوجود الماديّ المحسوس؛ والمادة المتحركة بالذات، هي السبب الجوهري في تكوين هوية الموجود، وذلك عبر العلاقة المادية الجدلية بين المادة والصورة. والهوية هي التي تعطي الصورة المعرفية (ماهية الموجود). هذا من جهة أولى. أمّا من جهة ثانية، فإن ابن رشد لم ينف الفعل عن الكليات، وإنما نفى كونها فاعلة " أولاً" أي أنّه رفض ونقض مقولة: كون الوجود المحسوس متكوّن عن الوجود الكليّ "أولاً وبالذات" وأكد فعّالية الوجود الكليّ في الوجود الماديّ المحسوس" بالعرض" مبرزاً العلاقة الجدلية، بين الوجودين، مع التأكيد على أولوية الوجود الماديّ، وثانوية الوجود الكلي.

ويحسم الأمر في رده على القائلين بالصور، رافضاً مقولتهم الأساسية " واهب الصور " واعتبارهم المادة عجينه، سلبية فاقدة لخصائصها الذاتية " أنّ المتغيّر، والمكوّن لا يكون إلاّ جسماً أو بجسم، أعني قوة في جسم. وأنّ الفاعل الذي هو نهاية التغيّر؛ لا يحصل إلا عن الفاعل للتغيّر، وإنه ليس يمكن أنْ يكون الفاعل للتغير شيئاً، والفاعل لنهاية التغير شيئاً آخر" .

وإذا كان ذلك كذلك - وهو كذلك - فان الوجود المحسوس، متحرك بذاته وعن ذاته، وبحركته يتكون الوجود الكلي أولاً وبالذات، وأن الموجودات المادية المشخصة. مترابطة سببياً على جهة الضرورة الطبيعية؛ وفاعلة بعضها ببعض، وعن ذلك تتكون صور وصيرورة الموجودات، وبالتالي تتكون الصور المعرفية. أي الوجود الكلي.

وهنا نصل مع ابن رشد لمعرفة الوجود الكليّ، وعلى أي جهة يفعل بالوجود الماديّ المحسوس؟... أم لافعل له \* وبالتالي أيُّ وجودٍ وجوده؟...

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٠ - ٥ / .

<sup>-</sup> علماً بأننا قد ذكرنا - فيما سلف - بأنه فاعل بالعرض.

يبحث ابن رشد في ماهية الكليات، من خلال علاقتها -انفعالها وفعلهابالوجود الماديّ المحسوس. يقول: "أما الكليات الذاتية التي هي ماهية الشيء
أعني الني تفهم جوهر الشيء المفرد... أعني بأنها تعرف جوهر المفسردات " الوليست هي الجوهر بحد ذاتها، وإنما هي تُفهم جوهر الشيء الماديّ
المشخص، إذ "انّ الجواهر لمّا كانت هي القائمة بأنفسها، وكان الكلي من
باب المضاف، فالكلي ليس بجوهر مفارق أصلاً؛ فإن المفارقة من جنس
الأمور القائمة بذاتها؛ لا من جنس الأمور المضافة. وعلى هذا فلا يكون
هاهنا جوهر؛ إلا الجواهر الجزئية القائمة بذاتها " الي الموجود الماديّ. وليس
المشخص. وما الوجود الكلي الا الصورة المعرفية للوجود الماديّ. وليس

وهنا يستدرك ابن رشد قضية معرفية هامة، يمكن أن تشار، أو تفهم من كلامه، وهي: بما ان كليات الموجودات المادية؛ ليست هي بذاتها الصور المحسوسة للموجودات المادية، إذا فهي لا تعطينا معرفة حقيقية وصادقة لهذه الموجودات، وبالتالي فمعرفة الموجودات المادية "كما هي " غير ممكنة... لذلك يقول موضحاً العلاقة بين صور الموجودات الحسية بحد ذاتها، وصورها المعرفية، أو وجودها الكلي وأنها علاقة واقعية، تعطي معرفة صادقة: "ولو لم تكن كليات الشيء الذاتية هي الشيء المفرد بعينه، أعني الموضوعات، لما كانت ماهية الشيء هي الشيء، فكانت لا تكون ماهية.

الحيوان مثلاً هي الحيوان المشار إليه، وكانت ترتفع المعرفة، حتى لا يكون هاهنا معقول أصلاً لشيء من الأشياء " تماهية الأشياء هي

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص / ٤٧ - ٤٨ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة، ج $^{7}$ ، ص / ٩٦٩-٩٦٩ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : تلخیص ما بعد الطبیعة، ص / ٤٨ / .

الأشياء، ولكن من حيث هي معقولة، وكليات الموجودات الماديّة هي صورها المشخّصة المحسوسة؛ ولكن ليس من حيث هي محسوسة؛ إنما من حيث هي معقولة؛ وإلاّ انعدمت المعرفة. وهذا ما يرفضه ابن رشد، والقائلون بالكليسات أيضاً.

ويخرج بنتيجة حاسمة لامجال للشك بعدها:" إنّ معقولات الأشياء هي مُفهمات جواهر الأشياء، وليس هي جواهر الأشياء " '.

إذا كنا تبينًا وظيفة الوجود الكليّمعبر العلاقة بالوجود الماديّ المحسوس، وهي: فهم جوهر الأشياء الماديّة المحسوسة، فإنه يمكننا التساؤل عن وجوده. يقول في ذلك: "إنّ الكليّ ليس له وجود؛ إلاّ من حيث هو علم، أي من حيث هو في النفس " \لذلك فالوجود الكلي هو علم إنسانيّ بالموجودات الماديّة المحسوسة، ولا يوجد إلاّ بالذات الإنسانية، وهو بالتالي خاصية لها؛ دون غيرها.

ونستطيع استجلاء المسألة بصورةٍ أكمل، من خلال متابعة عرض ابن رشد؛ مسألة قدرة العقل الإنساني في تملكه الوجود الكليّ، يقول: "إنّ العقل إذا انتزع تلك الصور من الهيولى، وعقل جواهرها على كنهها، سواء كانت صوراً جوهرية أو عرضية، عرض حينفذٍ في الذهن معنى الكلية، لأأنّ الكلي هو نفس صور تلك الذوات، ولذلك كانت الكليات من المعقولات الثواني، والأشياء التي عرض لها من المعقولات الأول " "، فالعقل الإنساني قادر على امتلاك كليات الموجودات الماديّة الحسية ومعرفتها، وأنّ وجودها المعرفيّ في الذهن الإنساني. لذلك ف " وجود هذه المعقولات تابع لتغير الموجود، في الذهن الإنساني. لذلك ف " وجود هذه المعقولات تابع لتغير الموجود، في

۱ - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ص / ١٥٠ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٦ / ٠

<sup>.</sup>  $^{7}$  – ابن رشد : تلخیص ما بعد الطبیعة ، ص  $^{77}$  –  $^{77}$ 

الحس والتخيل، اتباعاً ذاتياً، على جهة ما تتبع الصور الهيولانية المتقدمة عليها". وهنا تنجلي عملية تكون المعرفة، من الإحساس بالشيء إلى تجريده وصوغ المفاهيم الكلية. فعملية التجريد هذه هي فعل الإحساس والتخيل والعقل الإنساني، لذلك فالمعرفة هي: فعالية إنسانية، خاضعة للتغير والتطور، وهي ليست ناجزة أو هبة من واهب الصور، يقول في ذلك: " وإذا كان وجود هذه المعقولات تابعاً لتغير بالذات، فهي ضرورة ذات هيولى، وموجود أولاً بالقوة، وثانياً بالفعل، وحادثة فاسدة " أي أنها في صيرورة مستمرة، متنامية أبداً، تحقق - في صيرورتها هذه - وتتحاوب مع صيرورة الذات الإنسانية وتحقيقها لغائيتها، من الناحية التاريخية.

ولنتابع مع ابن رشد استجلاء الموقف، فإذا كان الوجود الكليّ نتاج فعالية العقل الإنساني، فما العلاقة - بشكل أكثر دقة - بين الوجود الكليّ والوجود المحسوس؟...

يقول ابن رشد: "إنّ هذه المعقولات؛ إنما الوجود لها من حيث تستند إلى موضوعاتها خارج النفس" لل وجود المعقولات يستند في عملية وجوده إلى وجود الموجودات الماديّة، ولكن ماصفة وكيفية وحدود هذا الاستناد؟... يجيب ابن رشد: "إنَّ بين هذه الكليات وخيالات أشخاصها الجزئية، إضافة ما، بها صارت الكليات موجودة، إذ كان الكلّي؛ إنما الوجود له من حيث هو كلي . كما هو جزئي " ". وهنا تتضح المسألة - إلى حد ما فالوجود الماديّ المحسوس هو: سبب وجوديّ للوجود الكلّي، أي للمعقولات، ولولا وجود الوجود الماديّ لما وجدت المعقولات، لذلك

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٧٩ / .

۲ - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۰ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ص / ۸۰ / .

فالمعقولات ليست بالفعل، وذات وجود مفارق للذهن الإنساني، ذلك لأنه " كان يمكن أنْ لا تستند هذه الكليات إلى موضوعاتها، لـو كـانت موجـودة بالفعل خارج النفس...

الكليات ليس لها وحود خارج النفس، وإنَّ الوجود منها خارج النفسس؛ إنما هو أشخاصها فقط " ' بهذا ومما سبقه، نستطيع استقصاء النتائج التالية:

١- أولوية الوجود الماديّ المحسوس، وثانوية الوجود الكليّ في العلاقة بين هذين الوجودين.

٧- أنَّ الوجود الماديِّ المحسوس هو السبب الوجودي للوجود الكلي.

٣- أنَّ الوجود الكليَّ ليس مفارقاً، وخارج النفس الإنسانية، وإنما لا يوجد إلاَّ في الذهن الإنساني.

٤- أنَّ الوجود الكليّ هو نتاج فعالية العقل الإنساني. بكلمة أدق، هو نتاج العلاقة الجدلية - إنفعال وفعل - بين الذات الإنسانية، والوجود المادي المحسوس، مع الاحتفاظ بأولوية الماديّ وثانوية الذات.

٥- أنّ المعقولات - كوجود كليّ - ليست موجودة بحد ذاتها "
بالفعل" وناجزة، وإنما هي متطورة من القوة إلى الفعل، في صيرورة مستمرة،
تحقق - بوجه ما وبشكل غير مباشر- صيرورة الذات الإنسانية في تحقيقها
لغائيتها.

لم يقف ابن رشد عند هذه النتائج الهامة، وإنما استطاع الكشف عن حقيقة جوهرية وملفتة للنظر، وهي: إنَّ الوجود الكليّ،ليس إلا انعكاساً ذاتياً للوجود المادي المحسوس في الذهن الإنساني، وبشكل تجاوز فيه مقولة

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۱ / .

الانعكاس برؤية ميكانيكية، مثبتاً العلاقة الجدلية بين الموضوع والذات، ومبرهناً قدرة العقل الإنساني في معرفته الموجودات "كما هي " والوصول إلى حقيقتها، وأثر الذات الإنسانية المفكرة بالموضوع. - موضوع المعرفة.

وهذا ما نجده بشكل جلي لالبس فيه، عندما ناقش العلاقة بين - الحدود والمحدودات - المفاهيم كتعا ريف، والموجودات المادية المعرفة. قال: "ولما كانت الحدود... إنما تأتلف من جنس وفصل، وكان قد تبين مما قد تقدم، إنها من حيث هي كليات، ليس لها وجود خارج الذهن، ولاهي بوجه من الوجوه أسباب للمحدودات، فبيدن أنَّ الجنس ليس شيئاً أكثر من محاكي الصور العامة للمحدودات التي تجري مجرى الهيولى " أ.

من هذا النص الصريح نستطيع أن نرصد عدة نقاط هامة منها:

أولاً: إن الوجود الكلي لا يستند في وجوده على الوجود المادي فحسب، وإنما الوجود المادي المحسوس هو سبب وجودي له. وما الوجود الكلي سوى محاك أي مشابه - إلى حد ما - للوجود المادي في الذهن الإنساني وهنا تبرز:

آ-العلاقة المادية الجدلية بين الوجود الماديّ، والوجود الكليّ من خلال الذات الإنسانية، مع أولوية الوجود المادي، وثانوية الوجود الكلي في هذه العلاقة.

ب- إمكانية معرفة الموجودات المادية، معرفة صحيحة، والوصول إلى حقيقة الأشياء كما هي، وتطور هذه المعرفة اللانهائي.

ج- في العلاقة الجدلية بين الوجود الماديّ - كموضوع - والسذات الإنسانية العارفة، لا تبرز إمكانية موضعة الذات فحسب؛ وإنما إمكانية

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلحيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٦٤ - ٦٥ / .

تذييت الموضوع وأنسنته، وبخاصة في عملية التأثير على – الوجود الماديّ – وتحويله صنعاً، وهذا ما سنجده واضحاً في الفصول اللاحقة.

ثانياً: تجاوز ابن رشد مفهوم الانعكاس - كصورة طبق الأصل، أو كاشتقاق ميكانيكي، وذلك باستخدامه مفهوم " المحاكاة ". فالوجود الكليّ هو الوجود المحاكي، للوجود الماديّ المحسوس، في الذهن الإنساني.

وبهذا أدرك إمكانية إنفعال الذات الإنسانية بالموجود المادي، وامكانية فعل الذات الإنسانية في الموجود المادي وتحويله.

ثالثاً: إنَّ الوجود الكليّ " المحاكي " للوجود الماديّ، ليس هبة من " واهب الصور " إنما هو فعل إنساني، فالعقل الإنساني يستطيع محاكاة الواقع، أي معرفته وإدراك قوانينه " كما هي ".وأنه ليس في العالم أشياء مستحيلة المعرفة، وإنما هنالك أشياء لم تعرف بعد، وستعرف فيما بعد، وذلك أنَّ المعرفة متطورة، ولأنها هي بالذات قابلة لأن تُعرف.

ويعلل خطأ بعض المفكرين والفلاسفة وخاصة" الإشراقيين منهم " أصحاب نظرية واهب الصور " بقوله: " وأمّا الذين قالوا بواهب الصور، فإنهم جعلوا هذه القوى عقلاً مفارقاً، وليس يوجد ذلك لأحد من القدماء، إلا لبعض فلاسفة الإسلام، لأن أصولهم لاتغير المواد تغيير استحالة بذواتها وأولاً، إذ المحيل هو ضد المستحيل هنا " أ.

معللاً ذلك بقوله: " لم يتميز لهم جهة الوجودين، أعين جهة الوجود الذهني، والوجود خارج الذهن، فلزمتهم هذه الشكوك " .

۱ - ابن رشد : تهافت التهافت ، ج۲ ، ص / ۸۹۲ – ۸۹۳ .

۲ - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٦٥ / .

وبذلك، نرى كم هي حاسمة تلك الأسس التي عمل ابن رشد على تفعيلها، في هيكل بناء التقدم الاجتماعي والفكري. فبعد أن أمساط اللشام عن مسألة استقلالية العالم المادي ووجوده الموضوعي، وصيرورة موجودا ته اللانهائية، في وحدة مادية جدلية؛ استطاع الإحاطة به (أي بالعالم) إحاطة فلسفية مادية، من حيث محاكاته – انعكاسه – في الذهن الإنساني، وبذلك توصل إلى النقطة المركزية في نظرية المعرفة وهي: قدرة الإنسان – الإنسان عموماً – على محاكاة الوجود المادي في ذهنه، على نحو فكري مجرد، وبالتالي فالمعرفة هي نتاج فعالية الذات الإنسانية، وليست هبة أو تذكراً.

ويتابع ابن رشد توضيح رأيه بشكل قاطع مبيناً العلاقة بين الوجود الماديّ والوجود الكليّ: " إنَّ الوجود لهذه الأشياء وجودان: وجود محسوس، ووجود معقول. وأنَّ الوجود المعقول هو الوجود المحسوس، من حيث نعرفه ونفهم ماهيته، ولذلك ما نقول: أنَّ معقول الشيء هو الشيء، وأما أنْ يكون الوجود المعقول هو الوجود المحسوس؛ على أنَّ المحسوس مركب عن المعقول؛ أو متولد عنه، بالذات على ما يرى القائلون بالصور، أو يكون هو نفسه من جميع الجهات فذلك محال " الم

بهذا، حسم الأمر - أيضاً - مع القائلين بالمعرفة تذكراً، أي مع أفلاطون وأتباعه، الذين يرون.

الوجود الكلي موجوداً مفارقاً، وبالتالي فإن الطبيعة والموجودات المادية، والمذات الإنسانية، ليست إلا تحققاً وتجلياً للوجود الكلي، فرؤيتهم هذه لا تكتفي بمعارضة الوجود المحسوس للوجود الكلي، وإنما تجعل من الوجود الماديّ المحسوس وحتى الإنسان ذاته، جزءاً ولاحقاً من لواحق الوجود الكليّ ومشتقاً عنه، وهذا يقود أحيراً إلى الرؤية الجبرية على مستوى المعرفة

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٩ / .

الإنسانية، وإلى الإتكالية والاستسلامية على مستوى الحياة والفعل الإنساني، وإلى الغائية اللاهوتية على مستوى الغائية الإنسانية، ويدحض حجتهم المي تقول: ان الوجود المادي منبثق عن الوجود الكلي، أو لاحق من لواحقه، ونتاج فعله، بقوله: "أن تكون قائمة بذاتها، ليست لها نسبة إلى الأشخاص المحسوسة أصلاً، وذلك خلاف ما أخذ في حدها، إذ كان الكلي - كما قيل - هو الذي من شأنه أن يُحمل على كثيرين، ويلزم عن هذا الوضع، أن لا يكون معقول الشيء هو الشيء وهذا كله ممتنع" لا

ويحتج - أيضاً - على من يقول بالوجود الكلي، خارج الذات الإنسانية العارفة، ولاعلاقة له بالوجود المادي المحسوس، وان يكن هنالك علاقة فهي علاقة اشتقاقية للوجود المادي من الوجود الكلي، يمثل فيها الوجود الكلي دور الفاعل " أولاً وبالذات " ويذكر محالات عدة تنتج عن تلك العلاقة؛ منها:

۱- " إمّا أن يكون جزء منه (من الوجود الكلي.ع.ع) في شخص شخص حتى يكون زيد، إنما له من معنى الإنسانية جزء ما، وعمرو جزء أخر، فلاتكون الإنسانية محمولة على كل واحد منهما حملاً ذاتياً، من طريق ما هو، فان الذي له جزء إنسان ليس بإنسان،وهذا بيّن الاستحالة " ٢.

٢- وإما "أن يكون الكلتي متكثراً في نفسه، حتى يكون الكلتي الذي يعرف ماهية زيد غير الذي يعرف ماهية عمرو، فلا يكون معقولها واحد، وهذا يستحيل " ".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٧ - ٥٨ / .

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٧ – ٥٨ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٧ - ٥٨ / .

" أو يكون شيء واحد بعينه موجوداً بكليته في أشياء كثيرة،
 وليست كثيرة فقط، بل غير متناهية، بعضها كائنة؛ وبعضها فاسدة، حتى
 يكون كائناً فاسداً؛ واحداً كثيراً من جهة واحدة، وذلك محال " \.

بعد كل هذه المحالات التي عددها، من اعتبار الوحود الكلميّ، موجود خارج الذات الإنسانية العارفة، وأنّ وحوده أولي وفاعل بالذات وأولاً، وأنّ الوجود الماديّ ثانويّ ومشتق منه، ونتاج فعله.

#### توصَّل ابن رشد إلى النتائج الحاسمة وهي:

١- ان الوجود الكلي هو نتاج العــــلاقة المـــادية الجدلية، بـين الـــذات الإنسانية؛ والوجود المادي المحســوس. فالذات الإنســانية المســـتقلة نســبياً عــن الوجود المادي، وبالعلاقة – المباشرة واللامباشرة، معه تستطيع أن " تحاكي " ذهنياً الوجود المادي في تكوّنه وصيرورته.

٢- انَّ الوجود الكليَّ، لا يوجد إلَّا في الذهن الإنساني.

٣- انّ الوجود الكليّ " محاكٍ" للوجود الماديّ المحسوس، وانعكاس –
 نسبى له – في الذهن الإنساني.

فالصور المادية المحسوسة بعد أنْ يجردها العقل، تأخذ " في الذهن معنى الكلية، لاأنّ الكلي هو نفس صور تلك الذوات، ولذلك كانت الكليات من المعقولات الثواني. " ٢.

٤- إنّ الوجود الكليّ - وإنْ كان " محاكياً" للوجود المحسوس في الذهن الإنساني، فإنه فاعل فيه، أي في الوجود الماديّ المحسوس، لكن فعله فيه ليس بالذات وأولاً؛ وإنما بالعرض " فأر سطو إنما يعذل أفلاطون بأن جعل ما هـو

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٧ - ٥٨ / .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٢ - ٦٣ / .

مبدأ فاعلاً للشيء الكائن بالعرض، مبدأ وفاعلاً للشيء الكائن بالذات". ونظرية أفلاطون معروفة، فهو يرى أنّ الكليات " المثل " هي الوجود الحقيقي والفاعل، وهي السبب الذاتي في خلق وتكون الوجود الماديّ الحسي، وبالتالي فالوجود الحسي هذا، ليس إلاّ خيالاً زائفاً للوجود الحقيقي " عالم المثل. ".

والحقيقة تقول أنَّ عالم المثل، قد نشأ وتطور، كلحظة ذهنية لاواقعية، عبر عملية الفعل الذهني - التجريد والتعميم - لذات إنسانية عاجزة، والعجز الإنساني هذا، في علاقته مع الوجود المادي، فرض على الذات الإنسانية اللحوء إلى قوى وهمية خارقة للطبيعة، ومسيطرة عليها وعلى عملية العمل ذاتها بما فيها الذات الإنسانية. محددة - أي القوى الغيبية - وبشكل مسبق مضمون وشكل العلاقة بكافة أقطابها، وبذلك جسدت - هذه الرؤية - الغائية القبلية الوهمية بكامل أبعادها.

ومن هذه الناحية بالذات، اعتبرت رؤية ابن رشد - كرؤية نقيضة ومتجاوزة لما سبقها - ممثله للغائية الإنسانية.

وأخيراً، نصل مع ابن رشد في تحديده أهمية ومكانة أطراف العلاقة بين الوجود المادي والوجود الكلي . يقول: "إنّا متى وضعنا هذه الكليات أموراً ذهنية - وهي كذلك .ع.ع- فهي ضرورة أعراض فهو يرى ويقرر أنّ الوجود المادي المحسوس هو الوجود الجوهري والأولي، وأنّ الوجود الكلي عرضي، ومحاك للوجود المادي في الذهن الإنساني . ويرى أنّ الوجود الكلي فاعل في الوجود المادي من خلال فعل الذات الإنسانية، لكن فعله ثانوي بالنسبة لفعل الوجود المادي المحسوس الفاعل أولاً وبالذات، حسب تعبير ابن رشد.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٧ / .

ولهذه النتائج أهمية قصوى بالنسبة للذات الإنسانية، ولما نحن بصدده من بحثٍ لمسألة " الغائية الإنسانية ". فإذا كان الإنسان كائناً طبيعياً، ومحكوماً بقوانين الطبيعة على جهة " الضرورة " فإنه كذات عارفة؛ قادر أن " يحاكي" الطبيعة، ويعي أسباب وجود وصيرورة موجوداتها؛ وذلك عبر عملية العمل. فالعمل الإنساني يجسد العلاقة الحقيقية - المادية الجدلية - بين السذات الإنسانية والوجود المادي - كموضوع للعمل - فيتمثل ذلك وجوداً "كلياً" عاكياً لتلك العملية في الذهن الإنساني، في صيرورة مستمرة ولانهائية، بين الوجود المادي والذات الإنسانية - منفعلة - فاعلة - وانعكاس ذلك وجوداً ذهنياً، محركاً لصيرورة العملية، بواسطة العمل الإنساني.

هذه العملية تمثل صيرورة الذات الإنسانية في تحقيقها لغائيتها.

وستنجلي المسألة بشكل أوضح، في بحثنا لمفهوم الذات الإنسانية في ضوء اكتساب المعرفي.



# الفصل الثاني

الذات الإنسانية في ضوء جدلية الإكتسساب المعرفي

### يقول ابن رشد:

 $<\!\!\!$  (إن  $^{'}$  أولَ الفكرةِ أخر العمل، وأولَ العملِ أخر الفكرةِ  $>\!\!\!\!$ 



<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٦٥ / . المعطيات السابقة نفسها.

## الذات الإرنسانية في ضوء جدلية الإكتساب المعرفيّ

- إنّ التقدم الاجتماعي والاقتصادي والعلمي، في المجتمع العربي الإسلامي الوسيط عامة، والمجتمع "الموحدي" خاصة؛ قد ساهم في تعزيز عملية مجابهة التصور الغيبي التسليمي، وفي انبعاث اتجاه فكري نفاذ؛ يمثل آفاق مرحلة حضارية كاملة، تميزت بتحولات عميقة في بنى المجتمع، ويلح على ضرورة استخدام المنطق السببي بعمق؛ في عملية استيعاب العالم المادي، من قبل الذات الإنسانية القادرة على "محاكاة" الواقع المادي ذهنياً، في عملية السيطرة عليه.

ولذلك نجد أنفسنا - مرة أحرى - أمام الفكرة الرشدية العملاقة " قدرة الذات الإنسانية على محاكاة الواقع الماديّ ذهنياً " ولكن من جهة إبراز الكيفية من ذلك.

انطلاقاً من مقولة ابن رشد فإنه: إذا كان الإنسان قادراً على " محاكاة" الوجود المادي المحسوس، وإدراك قانونية وجوده، كونه محكوماً بالضرورة الطبيعية، وذلك من خلال عملية العمل، فإنَّ للسؤال عن كيفية المحاكاة، واقع ضروري؟... وبالتالي ما الطريقة للوصول إلى تلك الحالة؟... خير ما نبدأ به كلامنا للتدليل على ذلك، قول ابن رشد: " إنّا مضطرون في حصولها - أي المعقولات. ع. ع - لنا، أنْ نحسّ أولاً ثم نتخيل، وحينتذ يمكننا أخذ الكلّي، ولذلك من فاتته حاسة ما من الحواس، فاته معقول ما... فإنَّ من لم يحسّ أشخاص نوع ما، لم يكن عنده معقولة... وليس هذا فقط؛ بل يحتاج مع

هاتين القوتين إلى قوة الحفظ، ونكرر ذلك الإحساس مرةً بعـد مـرة، حتى ينقدح لنا الكليّ، ولهذا صارت هذه المعقولات؛ إنما تحصل لنا في زمان". '

على الرّغم من أهمية هذا النص وأنه لابد من ايراد نص آخر، يعرض فيه ابن رشد كيفية الوصول إلى الحقائق الكليّة، والتثبت من صحتها، مبيناً صيرورة المعرفة الإنسانية: من الماديّ إلى الكليّ، ومن الكليّ إلى الماديّ، عبر الممارسة الإنسانية. يقول: "إنَّ جميع ما يعلمه الإنسان، ليس يخلو من أنْ يكون علمه: إمّا بالاستقراء؛ وإمّا بالبرهان، فأمّا البرهان؛ فأنه يكون من الأمور الجزئية. والمقدمات الكلية لاطريق لنا إلى العلم بها إلاّ بالاستقراء. وذلك انّ المقدمة الكلية الكلية لاطريق لنا إلى العلم بها إلاّ بالاستقراء. وذلك انّ المقدمة الكلية المأخوذة في الذهن بحردة من المواد. إذا رام الإنسان انْ يبين صدقها؛ فإنما يبيّن صحردة من المواد، وأن المقدمات التعاليمية، وإمّا بأنْ يقربها نحو مادة ما إذا كانت مما شأنها أنْ توجد في مادة ما، وكان متى فقدنا حساً ما، فلاطريق يكن لنا سبيل إلى العلم بالمقدمات الكلية التي في ذلك الجنس؛ وإذا لم يكن لنا سبيل إلى العلم بالمقدمات الكلية، لم يكن لنا سبيل إلى العرهان على شيء في خلك الجنس؛ وإذا لم يكن لنا سبيل إلى معرفة المقدمات الكلية، لم يكن لنا سبيل إلى العرهان على شيء في ذلك الجنس؛ وإذا لم يكن لنا سبيل إلى معرفة المقدمات الكلية، لم يكن لنا سبيل إلى العرهان على شيء في ذلك الجنس؛ وإذا مم يكن لنا سبيل إلى معرفة المقدمات الكلية، لم يكن لنا سبيل إلى العرهان على شيء في ذلك الجنس، فاذن متى فقدنا حساً ما فقدنا علماً ما".

١ - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ، ص / ٦٥ / .

<sup>\* -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب البرهان ، تحقيق د: محمود قاسم ، مطبعة الهيئة المصرية العامة عام / ١٩٨٢ / ، ص / ٦٥ / .

من هاذين النصين الهامين، نستطيع استقصاء عدة نقاط أساسية، تبين العلاقة الجدلية بين ما هو ماديّ مشخص، ومعقول نظري هي تكوين ما هو معرفيّ:

ا"- إذا كانت المعرفة هي: محاكاة الوجود المادي في الذهن الإنسانية وإنما هي فإنها ليست هبة من خارج الطبيعة، أو من خارج الذات الإنسانية؛ وإنما هي علاقة ضرورية " إنّا مضطرون" بين الذات الإنسانية، والوجود المادي المشخص، والمنعكس في الذهن الإنساني، عبر عملية العمل، وهذا يستوجب الإحساس أولاً "أنْ نحس أولاً" بالوجود المادي ومعايشته ومعاينته مباشرة أو بواسطة، وبالتالي فانه يستلزم - بعد ذلك - لحظة استقلال نسبي عن الوجود المادي المحسود المادي المحسورة بعد غيبته وإضفاء شيء ما إنساني عليه، ومن خلال عملية الحفظ، وتكرار ذلك " مرة بعد مرة " تتحقق إمكانية تصوره، وإدراكه بشكل " كلي " معرفي في الذهن الإنساني، بشكل محرف في الذهن الإنساني، بشكل محرف في الذهن الإنساني، بشكل محروب المادة.

٣ "- المعرفة عملية إنسانية،تستدعي مجهوداً تاريخياً.

آ- المعرفة ليست إلهاماً مفاحثاً؛ وإنما هي نتاج معايشة، وممارسة، ومعاناة واقعية طويلة.

ب- لاوجود لمعارف ناجزة، ذلك أن: الواقع الماديّ في صيرورة مستمرة من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل ولأنه لايمكن لشخص واحد أنْ يصل إلى حقائق كاملة الآ بالاعتماد على ما سلف من تجارب، وعلوم، ومعارف: " فان الصنائع العملية والعلمية، ليس بقدرة أحد على استنباطها في أكثر الأمر، وإنما تتم بمعاونة السالف منها الخالف عفلولا السالف لم يكن الخالف" المسالف الم يكن الخالف "

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص/ ١٠ / .

فبتحرر كل جيل من ضرورة قطع الطريق مرة أحرى، طريق البحث عن حقائق الموجودات، الذي قطعته الأجيال السالفة، يبدأ كل حيل جديد عمله في المعرفة؛ من حيث انتهى الجيل السالف، ويتابع عمله المعرفي، وهكذا تنمو المعرفة، وتتطور، وبتطورها تتطور الذات الإنسانية.

"" - لقد اعتمد ابن رشد منهجاً علمياً في الوصول إلى الحقائق المعرفية ومحاكاة الوجود المادي "كما هو" وذلك باستخدامه - وبشكل دقيق - جدلية الاستقراء والاستنتاج، والعلاقة ما بين المنهج الاستقرائي، والمنهج الاستنتاجي." فالاستقراء "هو معاينة "الأمور الجزئية المشخصة، وتجريدها عن طريق الإحساس والتخيل، وصولاً إلى حقائق وقضايا كلية "مقدمات كلية والاستنتاج "يكون من المقدمات الكلية "وتطبيقها على ما هو جزئي، وإدراك مستوى صحة شمولها، وذلك "بأن نقربها نحو مادة الموجود المادي لنتين مدى صدقها وواقعيتها. وهكذا بصورة مستمرة من الاستقراء إلى الاستقراء إلى الاستقراء إلى الاستقراء المدقق.

" وإذا لم يكن لنا سبيل إلى الاستقراء، لم يكن لنا سبيل إلى العلم بالمقدمات الكلية التي في ذلك الجنس".

3"- العمل الإنساني والتجربة الإنسانية، هما معيار صدق الحقائق المعرفية: "إنَّ جَلّ المعقولات الحاصلة منها، إنما تحصل بالتجربة، والتجريب إنما يكون بالإحساس أولاً والتخيل ثانياً " '. والتجربة هنا، لاتعني ملاحظة الموجود الماديّ واقعياً فحسب؛ وإنما إحضاره واستحضاره، والتدقيق في أسباب تكوّنه، وصيرورة وجوده، وعلاقاته، بشكل موضوعيّ، وملاحظته بشكل موجه وغائي، وممارسة الفعل الإنساني عليه، والتدقيق في نتائج ذلك مرة بعد مرة، وصولاً إلى "محاكاته" واقعياً وكما هو، في الذهن الإنساني.

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – ابن رشد : تلخیص کتاب النفس ، ص  $^{\prime}$  ح  $^{\prime}$ 

لذلك، فالمعرفة ليست انعكاساً ومحاكاة للوحود الماديّ من قبل المذات الإنسانية، وليست متطورة تاريخياً فحسب، وإنما هي أيضاً مكيفّة بالتحربة الإنسانية، ومدققة بالممارسة والفعل الإنساني.

ويمكننا ملاحظة سيرورة الوصول إلى الكليات والمعارف النظرية، من المادي المحسوس؛ إلى الإدراك الحسي والمحرد عن المادة، وصولاً إلى الإدراك الكلي العام والنظري. فإذا كان الإدراك الحسي يعتمد على الموجودات المادية والوقائع المشخصة، بشكل حسي مباشرة، والوصول إلى إدراك قانونية وجودها وصيرورتها، فإنه يبقى ضمن حدود المادي -الحسي - أمّا الكلي العام، فهو إدراك لقانونية الموجودات المادية، وكيفية صيرورتها، وصولاً إلى فهم نظري عام، فالمادي ينعكس في الذهن الإنساني قانوناً نظرياً، بواسطة عمليتي التحريد والتعميم، مروراً بالحسي. وهنا تبرز حسدلية: المادي - الحريم الجزئي عني وثري، وبغناه يغني الكلي، والكلي يتضمن ويعم الجزئي.

فإذا كانت الإدراكات الحسية -وحدها - غير كافية لفهم حقيقة الموجودات المادية - كما هي - وحركة صيرورتها، فان الإدراكات الكليّة، قادرة - وبالاعتماد على الإدراك الحسّي - أن تعطينا فهما حقيقياً للموجودات، وأسباب صيرورتها، من القوة إلى الفعل.

#### ولنلاحظ وجه الترابط بين الإدراكات الحسية والإدراكات الكلية.

تعتبر الإحساسات النتائج الأوليّة للصلة المباشرة بين الحواس والموجودات المادّية الحسيّة، وهي بالتمالي أسماس أية معرفة، فالحواس" تجرد المعاني من الهيولي" \" تلك المعاني - الحسيّة - التي تعتبر في الوقست ذاته، همي "

<sup>· -</sup> ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ، ص / ٦٥ / .

بالاستعداد والقوة، الكليّ - وهو - أي الكليّ.ع.ع - مرتبط بها" فالكليّ يعتمد على الإدراك الحسّي، والحسّي هو نتاج العلاقة بين الحواس، والعالم الماديّ المحسوس الذي يعتبر موضوعاً للحواس ومصدراً أساسياً للإحساسات.

بيد أنّ الانتقال من المستوى الحسّي إلى المستوى الكليّ - معرفياً - يمر عبر التجربة الإنسانية، وبشكل أعم، عبر الممارسة الإنسانية الموعاة. يقول ابن رشد مصوراً العلاقة الجدلية بين أطراف المسألة: " إنّ أول الفكرة آخر العمل، وأول العمل آخر الفكرة ".

بهذه المقولة الهامة تبرز عبقرية ابن رشد، كفيلسوف مادي جدلي، تجاوز أسلافه، وعبّر عن تطلعات مرحلة اجتماعية حضارية كاملة؛ تميزت بتحولات عميقة في بنى المجتمع العربي الإسلامي الوسيط، في القرن الشاني عشر، وتتحاوب - هذه المقولة - مع حاجات التطور المادي للإنتاج البضائعي المتنامي، وللتجارة العالمية الشاملة، وبالتالي لدور العلوم الطبيعية في الحياة الاجتماعية والثقافية العامة. إنَّ ذلك الابحاه - المادي الجدلي - قد عبر عن نفسه آنذاك من خلال هذه المقولة، السي تبيّن - بشكل لالبس فيه، وضوح علاقة جدلية متنامية، وعياً، وغائية، وانجازاً عملياً، بين الذات الإنسانية الفاعلة، وأدوات فعلها، ومستوى إدراكها، والعالم المادي كموضوع للفعل، ضمن إطار الخضوع لمنطق التاريخ.

١ – المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٥ / .

<sup>\* -</sup> أحصيت الصناعة بمدينة فاس وحدها ، في عهد الخليفة الموحدي الثالث فكانت : أثني عشر مصنعاً للمعادن ، وثلاثة آلاف وأنعة وتسعين نولاً للنسيج ، وسبعةً وأربعين معملاً للصابون ، وسنةً وثمانين مصنعاً للدباغة ، وثمانية وسنة عشر مصنعاً للصباغة ، وأحد عشر مصنعاً للزجاج ، ومعةً وخمسةً وثلاثين مصنعاً للجبر ، وأربعمئة مصنعاً للكاغد ، هذا عدا المطاحن والمعاصر والحرف اليدوية والتقليدية . (عن كتاب مظاهر الحضارة المغربية ، لعبد العزيز عبد الله ، ج٢ ، ص / ٣٣

فالعملية هذه تستلزم وعياً غائياً، من قبل الذات الإنسانية الفاعلة، ينبثق الوعي - عبر عملية العمل وقبلها وبعدها، بالمعرفي الواقعي الغائي يتحول إلى مادي، والمادي يشترط وجود المعرفي الغائي، وتتحول العملية إلى توضيع للذات، وتذبيت معرفي غائي للموضوع. مع الحفاظ على أولوية المادي، وثانوية المعرفي. لهذا فالمعرفي الغائي ينبثق من المادي؛ كمحاك له وذلك عبر ضرورة الفعل الإنساني، والمادي يعاد صوغه وتحسيده، عمليا معرفياً غائياً أخلاقياً، عبر عملية العمل والممارسة الإنسانية. والمعرفي - في استقلاله النسبي - ينبثق من ضرورة التعالي النسبي عن الواقع، والانفعال والولوج في الموضوع المادي للعمل. والمادي يعاد سبكه وصوغه وصنعه عملياً معرفياً أخلاقياً غائياً، عبر ضرورة تحقيق حاحيات المذات الإنسانية " على معرفياً أخلاقياً غائياً، عبر ضرورة تحقيق حاحيات المذات الإنسانية " على جهة الضرورة " وتحقيق غائية الإنسان الجيائية الواقعية التاريخية " على جهة المحدلية بين ما هو مادي ومعرفي، في ذات الإنسان الفاعلة غائياً، على حهة مهم وممارسة الإنسانية تاريخياً.

لكنه، إذا كان الوجود الكليّ (المعرفيّ)، هو محاكاة الواقع المحسوس في الذهن الإنساني، فإن الواقع الماديّ ليس ثابتاً، وإنما هو في صيرورة مستمرة، وتحول دائم، وهذه الحالة يمكن أن تقود معرفياً إلى الشكية واللاأدرية، خاصة إذا لم يفهم الواقع عبر إدراك أسباب صيرورته الموضوعية، والوصول إلى إدراك قانونية صيرورته، وهذا يستوجب إدراكاً كلياً معرفياً واقعياً. لكن الإدراك الكليّ - الواقعي بمعزل عن الإحساس والتخيل والحفظ والتجريب، يقود إلى الكليّ المفارق والغيبي، وإلى قول القائلين بالكليات المعزولة وواهب الصور وان البقاء في حدود ومستوى الإدراك الحسّي التحريبي، يضعنا في صف التجريبين الحسين، دون إمكانية الوصول إلى التعميمات النظرية،

والمعرفة الشاملة، التي هي الإدراك الكليّ. لهذا فالمعرفة الحقة هي نتاج العلاقة المترابطة بين الماديّ والحسّي والإدراك الكليّ في الذات الإنسانية عبر التجربة والفعل الإنساني، والكليّ من حيث هو إدراك لقانونية الموجودات المادية "كما هي" فهو تجريد وتعميم للإدراك الحسّي، واندماج في حقيقة الموجودات الواقعية عبر الفعالية الإنسانية الغائية لذلك فالمعرفة الإنسانية هي: نشاط إنساني غائي - تاريخي، موضوعه الوجود الماديّ - الطبيعي. والاجتماعي واللختماعي واللذات الإنسانية - وفاعلة الذات الإنسانية؛ من خلال انفعالها وفعلها بالوجود المادي الواقعي استجابة لحاجياتها كونها ذاتاً - بيولوجية "على جهة الضرورة" وكونها ذاتاً صائرة نحو تحقيق غائيتها كفاعلة عارفة "على جهة الأفضل" تاريخياً.

وعملية التملك المعرفيّ للوجود الماديّ، مستمرة ولانهائية ومتطورة، ذلك لأن:

آ- الوجود المادي - الموضوع - متحول دائماً وفي صيرورة مستمرة؛
 ضمن شروط قانونية تحوله.

ب - ولأن القوى الناطقة ذاتها متطورة معرفياً، فهي موجودة في الذات الإنسانية أولاً " بالقوة وثانياً بالفعل" '، حتى إنّ ابن رشد رأى وأكد مسألة هامة جداً وهي: قدرة الإنسان الوصول إلى إدراك ما يدركه العقل الفعّال، وهو الحقائق النظرية الكاملة ليس هذا فحسب؛ إنما - وهنا يكمن وجه الأهمية - ممارسته هذه المعرفة وتحقيقها واقعياً، حسب إرادته واختياره الغائي، وعدم وجود هذه الإمكانية للعقل الفعّال ذاته إلا بفعل الإنسان، ذلك لأنه - أي العقل الفعّال - وجود بالفعل غير متضمن للقوة، وبالتالي فهو غير قادر على الحركة والصيرورة - أي الفعل - هذا ما سيتضح خلال بحث قادر على الحركة والصيرورة - أي الفعل - هذا ما سيتضح خلال بحث

۱ - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس، ص / ۸٦ / .

كيفية الوصول إلى مستوى العقل الفعّال من قبل العقل الهيولاني - أي العقل الإنساني - وذلك في الإجابة على السؤال. هل يستطيع العقبل الذي فينا - عقلنا - أنْ يصل إلى مستوى العقل الفعّال بقدرة منه؟...أم أنَّ العقل الفعّال، هو الذي يهبنا ويمنحنا تلك القدرة؟ !... وبالتالي العودة إلى النظرية الغائية اللاهوتية.

يقول ابن رشد في المعقولات أنها: " ذات هيولى، وإنها حادثة فاسدة" الأوكونها هيولانية، فهي " مركبة من شيء يجري منها بحرى المادة، وشيء يجري مجرى الصورة " آ، وأنَّ "في المعقولات جزءً فانياً، وجزءً باقياً " . لقد أصبح واضحاً أن القسم الهيولاني، أو الذي يجري بحرى المادة، وهو جزء فان، هو الإدراكات الحسيّة، أما الجزء الذي يجري بحرى الصورة، وهو باق. هو الإدراكات الكليّة النظرية، ولما أنَّ المعقولات الحادثة ذات هيولى، وهي كالمادة للمعقولات النظرية، والتي تجري مجرى الصورة، لذا لابد من أن يكون " هنالك ضرورة استعداد يتقدمها - في العقل الهيولاني أي الخاص بالإنسان ع.ع - ولما كان الاستعداد مما لايفارق، لزم أن يوجد في موضوع " أ. فما هذا الموضوع؟، والذي هو استعداد لقبول المعقولات؟..." الموضوع لهذا الاستعداد ضرورة هو نفس، وليس يظهرها هنا شيء أقرب إلى أنْ يكون الموضوع لهذه المعقولات، من بين قوى النفس سوى الصور الخيالية...

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۲ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٢ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۲ / .

أ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٣ / .

فإذا الاستعداد الذي في الصسور الخياليسة لقبول المعقولات هو العقل الهيولاني " '. لهذا فالقوة الناطقة موجودة في الذات الإنسانية، أولاً " بالقوة، وثانياً بالفعل" - وليست هبة من خارج، أو من قوة مفارقة، فالوجود بالقوة والاستعداد، لأنْ يصير عقلاً بالفعل هو: الصور الخيالية لقبول المعقولات الحسية وتخيلها بعد غيبتها، وتلقيمها بما هو غائي. فالعقل الهيولاني هو: الاستعداد والإمكانية لأن تصير المعقولات معقولات بالفعل، وذلك عبر العلاقة، أو لا بالوجود المادي المحسوس، وثانياً عبر العلاقة بالعقل الفعّال. وقد سلف البحث في العلاقمة الأولى، وهمي العلاقمة الجوهريمة والأساسية ". ولنتابع - الآن - العلاقة الثانية، أي العلاقة بين العقل الهيولانبي؛ والعقل الفعّال، بحيث تصير المعقولات عقلاً بالفعل إنَّ ماهية العقل الفعّال تتبيّن لنا من خلال توضيح وظيفته، حيث يرى ابن رشد، أنّ العقل الهيولانسي موجود فينا أولاً بالقوة، وثانياً بالفعل، فلابـد لـه مـن محـرك يحركـه، وبمـا أنَّ المحـرك الفاعل يعطي المتحرك شبيه ما في جوهره، لذلك وحب أنْ يكون محرك العقل الهيولانيّ، عُقَـلاً بالفعل وغير هيولاني" وهـو - أي العقـل الفعّـال ع.ع " موجود بالفعل عقلاً دائماً، سواء عقلناه نحن أو لم نعقله، وأنَّ الفعل فيــه هــو المعقول من جميع الوجوه" أي كما هو. هذا هو العقل الفقال عند اين رشد، فهو محرك للعقل الإنساني " الهيولاني " من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل.

وهنا يمكن أن يبرز سؤال، هل تحريكه للعقل الهيولاني من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، على جهة الضرورة الطبيعية، أم على جهة الأفضل؟...

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص / ٨٦ / .

<sup>-</sup> يمكن الرجوع إلى ص د٢٢ من هذا الكتاب.

۲ - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس، ص / ۸۸ / .

بمعنى أوضح، هل تحريكه للعقل الهيولاني، على جهة ما يحرك الوجود المادي الإحساس والتخيل. وبالتالي يحرك الإحساس والتخيل العقل الهيولاني؟ أم على جهة أخرى؟ ... وكيف ذلك؟ ... هذا ما سيتضح خلال العرض. أمّا الآن فسنجيب عن سؤال أولوي الأسبقية وهو: هل يمكن للعقل الهيولاني، أن يتصل بالعقل الفعّال، ويعقل معقولاته، من جميع الوجوه؟ ... أم أن العقل الفعّال هو الذي يتصل بالعقل الهيولاني، ويمنحه معقولاته؟ ... من خلال الإجابة تظهر الكيفية من ذلك. فلنتابع ابن رشد لما لهذه الإجابة من أهمية خاصة، على فهمه للغائية الإنسانية. أمّ أنها عودة إلى الغائية اللاهوتية المسبقة.

يقول ابن رشد: " لمّا كان - أي العقل الهيولانيّ ع.ع - من طبيعته انتزاع الصور من الموضوعات، وكان ينتزع الصور غير المفارقة التي ليست في نفسها عقلاً، فهو أحرى أنْ ينتزع هذه الصورة المفارقة، التي هي في نفسها عقلاً فهذا التصور هو الكمال الأخير للإنسان والغاية المقصودة " أ. فالحركة هي حركة العقل الهيولاني أي أنها حالة العقل الهيولاني الصائرة، مما هي بالقوة إلى ما هو محقق بالفعل، فالعلاقة بين العقل الهيولاني؛ والعقل الفعّال هي علاقة الوجود بالقوة والوجود بالفعل للعقل الهيولاني ذاته، ولذلك فالوجود بالقوة هو حالة العقل الهيولاني الصائرة، إلى حالة العقل بالفعل، أي عقلاً فعّالاً.

ثم يوجز ابن رشد كلامه موضحاً العلاقة السابقة: " إنَّ عقله ممكن لنا بآخره، أعني من حيث هو صورة لنا، ويكون قد حصل لنا ضرورة معقول أزلى" ٢. فالعقل الفعّال هو الكمال المعرفيّ الأخير للإنسان، وهو الغايـة

١ - ابن رشد : المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٨ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٨ / .

القصوى، وهو الصورة الممكنة التحقق، وهو المحرك للعقل الهيولاني. وعلى الرغم من شموليته وكليته فهو ممكن لنا، وإمكانيتنا المعرفية له، يسميها ابن رشد عقلاً بالملكة، أي أننا نتملكه، أو يمكن لنا أنْ نتملكه، يقول في ذلك: "والعقل الذي بالملكة، هو المعقولات الحاصلة بالفعل فيه - أي في العقل الهيولاني. ع. ع - إذ صارت بحيث يتصور بها الإنسان متى شاء، كالحال في المعلم إذا لم يعلم وهو إنما يحصل بالفعل على كماله الأخير، وبهذه الحال تحصل العلوم النظرية " '.

إذن: من خلال فعالية العقل الهيولاني، كونه وجوداً بالقوة، ينتزع صور الموجودات، ويصير إلى الوجود بالفعل، ولكنه الوجود بالفعل المتضمن للقوة، وبصيرورة مستمرة يحصل على معقول أزلي وكمال أخير، وهذا المكتسب والمحصول عليه؛ والذي هو الصورة الأرقى للإنسان العارف، وهو: العقل الذي بالملكة، الذي هو بالذات العقل الفعّال وقد امتلكه الإنسان وهو المعقولات النظرية؛ بحيث تصبح هذه الحالة من الكمال قوة بالفعّل، يمكننا أنْ نعقل العقل الفعّال "إن عقله ممكن لنا بآخره " والذي هو الموجودات المعقولة " كما هي ".

لذلك فالعقل الفعّال هو محرك بالفعل، ولكنه ليس بقوة فيه، لأن وحوده بالفعل، فليس فيه قوة اصلاً لأن يهب، فهو محرك، وليس" واهباً للصور" كما رآه البعض – وغير قادر على الحركة بالذات، لتجرده عن الهيولي، فهو ذو وجود كليّ بالفعل.

وإذا كان العقل الهيولاني قادراً على انتزاع صور الموجودات، وتعقل المعقولات النظرية، وصيرورته إلى تعقل العقل الفعّال، الـذي هو المعقولات من جميع الوجوه. فهل بقي ابن رشد متماسكاً مع رؤيته للوجود الكليّ، بما

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۷ / .

فيه العقل الفعّال، ليس إلا وجوداً " محاكياً" للوجود الماديّ المحسوس، ولا يوجد إلاّ في الذهن الإنساني؟... أي لاوجود للوجود الكلميّ خارج المذات الإنسانية العارفة؟...

وبذلك يكون متماسكاً في رؤيته الناقضة للغائية القبلية والجبرية الإلهية. خير ما يوضّح ذلك، تقسيمه المعقولات إلى: معقولات عملية ومعقولات نظرية ويصنف المعقولات العملية إلى: معقولات العلم الطبيعي وهو بتماس مباشر مع مادة الموجودات، ومعقولات الأمور التعاليمية، ويقصد بالتعاليمية علم الرياضيات، وهو بتماس غير مباشر مع مادة الموجودات وكلها: " معقولات أمور شخصية ليس لها وجود في نفسها، إلا بأن نعقلها نحن " '.

أمّا بالنسبة للمعقولات النظرية، فهي الخاصة بعلم ما بعد الطبيعة، وهي أسمى المعقولات، فإنّ ابن رشد يكشف ماهيتها من خلال توضيحه سبب وكيفية وجودها، وهنا يرى بأننا لن ندرك تلك المعقولات؛ إلاّ بالاعتماد على ما وصلنا إليه من معقولات العلم الطبيعي، وعلوم التعاليم، يقول " إنا نتصور تلك الصور المفارقة بالمناسبة والمقايسة...وإذا وجد أحد المضافين ضرورة، وجد الآخر، وإذا عدم، عدم الآخر، فإذن التصورات الحاصلة في هذا العلم - أي علم ما بعد الطبيعة ع.ع - ليست موجودة بالفعل دائماً بل هي حادثة لنا" آ.أي أنها في صيرورة مستمرة من كمال إلى كمال أرقى، وخاضعة لضرورة التطور التاريخي علماً بأنه قد وصفها بأنها: " آخر مراتب المعقولات على كنهها " ".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٢ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٤ / .

<sup>-</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٤ / .

ويرى أنَّ كافة المعقولات هي معقولات الموجودات المادية المحسوسة، تتخلص من الهيولى أي من مادة الموجود الماديّ، بعمليتي التجريد والتعميم، شيئاً فشيئاً، لتصبح عقلاً بالفعل دائم التحول والصيرورة، مما هو قويّ عليه إلى ما هو محقق بالفعل، في الذهن الإنسانيّ، وهو المعقسولات النظرية الممتلكة من قبل العقل الإنسانيّ " الهيولاني " أي الصائر عقلاً بالملكة، أي أنه الحقائق العلمية في تطورها، وسعة شمولها، ونسبيتها من العقل الفعّال، الذي هو الحقائق العلمية المطلقة للموجودات المادية "كما هي " يقول في ذلك: " وذلك أنا نرى – عند التصفح – أنَّ هذه المعقولات تتخلص من الهيولى شيئاً فشيئاً، وإنها في هذا مراتب " مصوراً صيرورة المعقولات مما هي بالقوة إلى فشيئاً، وإنها في هذا مراتب " مصوراً صيرورة المعقولات مما هي الوجود الكلي مفارقة، وذات وجود خارج الذات الإنسانية العارفة، وإنما هي الوجود الكليّ " المحاكي " للوجود المحسوس في الذهن الإنسانيّ، والصائر إلى الكمال، مما هو قوي عليه إلى ما هو محقق بالفعل، بشكل نهائي – في الآن – ولانهائي مستقبلاً، أي الخاضع لضرورة التطور المتمرحل تاريخياً.

ولكن هل العقول كذلك، أي كالمعقولات خاضعة لمفهوم الصيرورة.

لنبدأ أولاً - بالعقل الهيولاني، إنه جزء من النفس الإنسانية، والتي هي كما عرفها ابن رشد عن أستاذه أرسطو، بأنها: "صورة لجسم طبيعي آلي"، وباعتبارها صورة للجسم، فهي ليست متلازمة وجودياً مع الجسم فقط، وإنما الجسم سبب وجود لها، وهي تابعة وجودياً لتغيراته وصيرورته "إنَّ وجودها تابع لتغير". فالعقل الهيولاني، كونه القوة الناطقة في النفس

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٤ / .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٠ / .

الإنسانية، فإنه القوة التي " لا تفارق" و"أنها ليست فينا هذه القوة أولاً - معشر الناس - على كمالها الأخير، وإنها في تزيد دائم" أ. فالقوة الناطقة هي: خاصية إنسانية تابعة لتغير الجسم الطبيعي الآلي الإنساني، عبر علاقته بالوجود المادي المحسوس أولاً، وبالعقل الفعّال ثانياً، وليست موجودة بشكل مفارق، خارج الذات الإنسانية العارفة، وهي في "تزيد دائم" وصيرورة مستمرة عبر علاقة العمل.

ويعقد ابن رشد مقارنة بين حصول المدركات الحسية، والمدركات العقلية، في رسالة خاصة أسماها "هل يتصل بالعقل الهيولاني العقل الفعال وهو ملتبس بالجسم " يقبول فيها مبيناً ماهية العقل - أي صيرورة العقل الهيولاني، وهو نظير للقوة الحساسة في الهيولاني: " قوة قابلة، وهو العقل الهيولاني، وهو نظير المعنى الذي يحصل في القوة الحساسة من الشيء المحسوس، وهذا هو العقل النظري، وهو العقل الذي بالملكة، وشيء ثالث خارج النفس بالفعل، هو الذي يتنزل من هذا الإدراك العقلي منزلة المحسوس من الإدراك الحسي" ". وهنا نلاحظ كيفية حصول المعقولات النظرية في العقل الهيولاني، من خلال علاقته بالعقل الفعّال. وإذا المعقولات النظرية في العقل الهيولاني، من خلال علاقته بالعقل الفعّال في وجود مفارق، وخارج النفس الإنسانية، ولكنها النفس الإنسانية المشخصة لفرد مشخص، وليست النفس الإنسانية العامة والكلية، وهذا ما نلحظه في كلامه مشخص، وليست النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً العقل، وإنما خارج النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً العقل، وإنما خارج النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً العقل، وإنما خارج النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً العقل، وإنما خارج النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً العقل، وإنما خارج النفس صورة في مادة " أ. فالعقل الفعّال ليس موجوداً

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٦ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٧ / .

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> – ابن رشد : تلخیص کتاب النفس ، ص / ۱۲۰ / .

أ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢٠-١٢١ / .

خارج الذات الإنسانية العارفة، وإنما هو معرفة الموجودات الماديّة الواقعية المحسوسة، بأسباب وجودها القريبة والبعيدة والقصوى "كما هي" وبتعبير أدق،إنه - أي العقل الفعّال - الإدراك الكليّ لصور الموجودات الماديّة "كما هي" إنه " المعقول من جميع الوجوه" فإذا كان موجوداً بالفعل، فوجوده ليس مفارقاً، وإنما وجوده الفعلي في النفس الإنسانية؛ من حيث هو محرك للعقل الهيولاني؛ كونه غاية، وصورة قصوى ممكنة التحقيق، لذا فهو الحقيقة المطلقة لصور الموجودات الماديّة الحسيّة، وإذا كان-العقل الهيولاني "ينظر إلى العقل الفعّال، الذي هو عقل بالفعل، إلا أنه يعقله بوجود ناقص، وهو العقل الذي بالملكة الذي هو صور الموجودات الهيولانية" فالعقل الذي بالملكة هو العقل الذي المدركات والمعقولات النظرية، إذا ما قورنت الماديّة الحسيّة، لكن هذه المدركات والمعقولات النظرية، إذا ما قورنت عدم صدقها،وإنما تأكيداً وإثباتاً لكونها" في تزايد دائم" أي في صيرورة مستمرة ولانهائية نحو الكمال المطلق، وكما يقول ابن رشد:

فهي موجودة فينا أولاً بالقوة، وثانياً بالفعل، وهي ليست مطلقة، وإنما هي حقائق نسبية تاريخية.

ويوجز ابن رشد كلامه، فيقول: "لما كان من طبيعته - أي من طبيعة العقل الهيولاني. ع.ع-انتزاع الصور من الموضوعات، وكان ينتزع الصورة غير المفارقة التي ليست في نفسها عقلاً، فهو أحرى أنْ ينتزع هذه الصور المفارقة، التي هي في نفسها عقلاً، أعني إذا نظر في هذه المعقولات الحادثة؛ بما هي معقولات، وذلك أنه ما لم تصر على كمالها الأخير، فهو عقل متكون،

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۸۸ /.

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢١ / .

وفعل الكائن ناقص، وإذا تقرر هذا فهذا التصور هو الكمال الأخير للإنسان، والغاية القصوى" \.

وإذا كان "العقل الذي بالملكة" هو إدراك صور الموجودات المادية بأسباب وجودها وصيرورتها،فإنه في صيرورة مستمرة من القوة إلى الفعل، ومن الفعل المتضمن للقوة إلى الفعل الأكمل، إلى أنْ يصل إلى مستوى تعقل العقل الفعّال ف" يعقل بآخره على التمام والكمال، إذا كان إنما ننظر إليه من هذه الجهة سمى مستفاداً " للمن فالعقل المستفاد هو المستوى الأرقى والأمثل من العقل الذي بالملكة، وهو صور الموجودات المادية الحسية وقد امتلكها الإنسان "كما هي " وبإمكانه الإفادة منها في عملية العمل، وهو أي العقل المستفاد - الصورة النهائية والغاية القصوى والكمال الأخير، للذات العارفة في مرحلة معينة، ويصفه ابن رشد، أنه كالمعلم الذي يعلم، علماً بأنه اعتبر العقل بالملكة كالمعلم الذي لا يعلم.

مما سبق نستطيع أن نلخص وندون النقاط الأساسية التالية:

١- إنَّ الوجود الكليّ- المعرفيّ هو"محاكاة" للوجود الماديّ المحسـوس، في الذهن الإنساني.

٢- إنَّ الوجود الكليّ، ليس مفارقاً، ولا يوجد خارج الذات الإنسانية العارفة.

٣- إنَّ العقل الإنساني قادر على اكتساب المعارف، وإدراك الموجودات المادية بأسباب وجودها، والوصول إلى قانونية صيرورتها، وحقائقها العلمية، التي هي معرفة الشيء "كما هو " وذلك من خلال العلاقة الجدلية بين:

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٠ / .

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۲۱ / .

آ- الوجود المادي والإحسساس به وتخيله، عسبر التجسربة والفعل الإنساني، وهي علاقة أساسية وجوهرية.

ب- العلاقة بين الإدراكات الحسية والإدراكات الكلية - العقلية، وهي علاقة تجريد وإنشاء عقلي مما هو مادي وحسي.

جـ- العلاقة الأكثر تجريداً، وهي العلاقة بين العقل الهيولاني في الذات الإنسانية والعقل الفعال كحقائق نظرية مطلقة، وهي علاقة ثانوية. فإذا كان العقل الهيولاني الإنساني، موجوداً أولاً بالقوة، وثانياً بالفعل، فإنه في تزيد دائم وصيرورة مستمرة، من القوة إلى الفعل، وذلك عبر العلاقة الجدلية: الأولى والأساسية مع الإحساس بالواقع الماديّ وتخيّله في عملية العمل، والثانية مع العقل الذي هو: إدراك صور الموجودات المادية "كماهي" وهو الحقيقة المطلقة.

3- إنَّ المعرفة الإنسانية في صيرورة مستمرة ولانهائية، من القوة إلى الفعل - من العقل الهيولاني - إلى العقل اللذي بالملكة، إلى العقل المستفاد الذي هو العقل الفعّال وقد تملكته الذات الإنسانية، وتستطيع الإفادة منه كما تشاء. وبذلك تكون المعرفة الإنسانية هي غاية قصوى، وكمال أحير للذات الإنسانية في مرحلة تاريخية معينة.

وهنا يبحث ابن رشد في هذا الكمال كغائية إنسانية، هل هو كمال طبيعي؟... أم ليس بكمال طبيعي؟...

وإذا كان ليس بكمال طبيعي، فكيف يوجد كمال غير طبيعي لموجود طبيعي؟... بمعنى، هل الكمال المعرفي وإدراك حقائق الموجودات المادية "كما هي" هو كمال موجود طبيعي، ويمكن أنْ يكون مشتركاً بين كافة الموجودات، والكائنات الطبيعية عامة، والأحسام الحية "الآلية" خاصة،

ومحكوم بالضرورة الطبيعية؟... هذا ما يرفضه ابن رشد. فالكمال المعرفي خاص بالذات الإنسانية،ليس من جهة تركيبها العضوي المعقد - بيولوجياً، فحسب، وإنما من جهة كونها تتميز بخاصية تعقل الأشياء، فالإنسان "حيوان ناطق" إنَّ هذه الحال، وهو التصور ليس بكمال طبيعي " وهنا نستطيع القول:إنَّ الطبيعة لا تعي ذاتها إلا بواسطة الإنسان،وهذا لا يعني أنَّ ابن رشد ينفي العلاقة بالواقع الماديّ المحسوس، أو أنه ينفي تأثر الإحساس والتخيل بالواقع الماديّ،وأثرها الفعّال في تكوين المعارف، وإنما يعتبرها علاقة ضرورية وجوهرية، لكنه يرى هذا الكمال، وحالة الذات الإنسانية المستكملة لذاتها، إنما هي نتيجة العلاقة المادّية الجدلية بين الذات الإنسانية بيولوجياً - فيزيولوجياً -عقلياً، بالواقع الماديّ المحسوس، عبر عملية العمل والممارسة الإنسانية، وهي علاقة ضرورية وأساسية.

وعلاقة العقل الهيولاني مع العقل الفعّال؛ كونه محركاً للعقل الهيولاني على جهة الأفضل. وبذلك تبلغ النذات الإنسانية كمالها الأخير؛ في عملية استكمالها لذاتها، يقول ابن رشد واصفاً حالة الإنسان هذه: " وإذا تؤمل كيف حال الإنسان في هذا الاتصال، ظهر أنه من أعاجيب الطبيعة، وإنه يعرض له أنْ يكون كالمركب مما هو أزلي وفاسد، على جهة المتوسطات بين الأجناس المناسبة، كالمتوسط بين النبات والحيوان، والحيوان والإنسان " آفهو فاسد بعقله الهيولاني، أزلي خالد بضرورة عقله الهيولاني هذا؛ لأنْ يصبح عقلاً بالملكة، ومن ثم عقلاً مستفاداً، فيصل إلى مستوى العقل الفعّال في إدراكه حقائق الموجودات كما هي. وبهذا يرفض طريقة المتصوفة في الوصول إلى المعارف والعلوم النظرية، والاتصال بالعقل الفعّال:" وهذه

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٤ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٥ / .

الحالة من الاتحاد هي التي ترومها الصوفية، وبيّن أنهم لم يصلوها قط" ذلك أنهم لا يعتمدون على العقل الإنساني ولا يثقون بنتائجه، وإنما يعتمدون على "بحاهدة النفس" والحدس والإلهام، أي على تخيّل قوة مفارقة للذات الإنسانية، وللطبيعة أيضاً، لهذا فهم "يدركون من ذلك - أي من المعارف والعلوم النظرية. ع. ع -أشياء شبيهة بهذا الإدراك" .

فالكمال لدى ابن رشد، وإنْ كان كمالاً غير طبيعي، فمن جهة كونه خاصاً بكائن ناطق، يمتاز بصفة التعقل دون سائر الكائنات الطبيعية. وكونه ناطقاً فهو ذو نفس، ذلك أنَّ القوة الناطقة، هي جزء من قوى النفس الإنسانية، لكن النفس بحد ذاتها لا تمثل النات الإنسانية، وإنما هي صورة لجسم آلي، فالإنسان مؤلف - كبقية الأحسام الطبيعية الآلية أو الحية، من جسم وصورة، أي حسم مصور، وهذا يعني أنَّ ابن رشد لم ير الكمال المعرفي خاص بالقوة الناطقة، منعزلة عن بقية قوى النفس من إحساس وتخيل وغيرها، أو أنها منعزلة ومفارقة للذات الإنسانية كحسب - أي ككائن طبيعي - وإنما الكمال المعرفي هو: محصلة ونتاج فعالية الذات الإنسانية كاملة - بيولوجياً - فيزيولوجياً... الخ -من صفات الكائن الطبيعي، لكنه يسمو على بقية الكائنات بخاصية التعقل "ولذلك كانت هذه الحال، كأنها كمال المي للإنسان " ".

لهذا، فالإنسان كائن طبيعي، ومحكوم بالضرورة الطبيعية من الناحية البيولوجية، كبقية الكائنات. لكنه إلهيّ، كونه يمتاز بقدرته على تعقل الوجود الماديّ، وإدراك أسباب وجوده وصيرورته "كماهو" لذا فهو كائن قد

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٥ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٥ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٥ / .

انصهرت في ذاته خاصية الموجودات المادية والكلية من خلال عملية العمل، وبالتالي فإنَّ ذاته هي محصلة ما هو طبيعي واقعي محسوس وإلهي. فمن جهة كونه طبيعياً، فهو محكوم بالسببية الموضوعية والضرورة الطبيعية، ومن جهة كونه إلهياً، فهو قادر على محاكاة الواقع المادي المحسوس ذهنياً، أي إدراكه بأسباب وجوده وصيرورته، وبالتالي فهو مختار على جهة الأفضل لوجوده واستكمال وجوده، كغاية له، ومن هذه الناحية بالذات - ناحية الكمال المعرفي - فأنه يحقق خاصيته الجوهر ميه، التي هي معرفة الفعل الأنجع في استكماله لذاته إنَّ تجوهر الإنسان - على ما تبين في علم النفس، إنما هو بأن نعلم الأشياء بأقصى ما في طباعها أذلك لأن غاية النفس هي المعرفة نعلم الأنسانية صيرورتها نحو الكمال، يقول ابن رشد في غاية قوى النفس: الذات الإنسانية صيرورتها نحو الكمال، يقول ابن رشد في غاية قوى النفس: إنما هو من أجل النفس الناطقة، ووجود الناطقة من أجل الأفضل ".

وبذلك تتضح عملية صيرورة الذات الإنسانية، واستكمالها لذاتها " من أجل الأفضل" كغاية إنسانية، بأنها تتاج العلاقة الجدلية بين أطراف عملية النشاط الإنساني، الذي يؤلف وحدة حدلية، بين العالم الماديّ المحسوس كموضوع للنشاط الإنسانيّ، وأدوات النشاط، ووعي قانونية تحوّل الموجودات الماديّة وصيرورتها، وغائية هذا النشاط، وأثرها على بقاء الكائن الإنسانيّ " على جهة الضرورة " واستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانيّ، كغاية قصوى للذات الإنسانية "على جهة الأفضل".

ونظراً لأهمية النص ولضرورة البحث، وحدنا وحوب تثبيته كاملاً، خاصة وأنه يلخص عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني كغاية قصوى، مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق بالفعل، عبر جدلية الماديّ والكليّ

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص كتاب السماء والعالم ، ص / ٤٢ / .

من خلال العمل الإنساني، أي عبر الماديّ مدركاً، والمدرك ممارساً مادياً واقعياً.

يقول ابن رشد: "إنَّ هذه المبادئ، إنما تحصل لنا عن قوة واستعداد موجود فينا، شأن تلك القوة وذلك الاستعداد، أنْ تحصل عنه تلك المبادئ. وهذه القوة في الشرف دون الشيء الحاصل لنا بالفعل - التي هي المبادئ، وهذه القوة هي قوة موجودة في جميع الحيوان، وذلك أنَّ في كل حيوان قوة الحس. لكن الحيوان الذي فيه قوة الحس، ينقسم قسمين: فمنه ما يثبت له الشيء الذي يحسه بعد انقضاء الحس، وهذا هو الحيوان المتخيل، ومنه مالا يثبت له وهو غير المتحيل. والذي يثبت له ثباتاً تاماً، يعرض له عند ما تتكسرر الصور عليه، أنْ ينتزع منها التشابه الذي يكون بينها، ومن هذا التشابه يحصل المعقول الكليّ للنفس، وهذا التشابه؛ إنما تقتنيته الذاكرة من المتخيلة، إذا كانت هذه القوة هي التي تقتني معنى الشيء المحسوس مجرداً من الشبح، وذلك عند تكرار المعنى عليها دفعات كثيرة، في أشخاص كثيرة، ولما كانت قوة التحيل والذكر؛ إنما تقتين المعنى من الحس، كان استمداد هاتين القوتين في الإنسان من قوة الحس. فإن كان الكليّ مأخوذاً من الأمور الإرادية كانت المعقولات الحاصلة منه، مبدأً للأمور العملية. وإن كيان مأخوذاً من الأمور الموجودة، كان مبدأً للعلوم النظرية، وإذا كان الأمر هكذا، فليست هذه الملكات من المعقولات حاصلة لنا من أول الأمر، ولانحن مستفيدون لها من ملكات هي أشرف، والمن علوم أثبت منها. لكن؛ إنما تحدث لنا عن تكرار الحس مرة بعد مرة، في أشخاص كثيرة... وهكذا حال حمدوث الكلبيّ عن الحس، فإنه إذا اقترن إلى هذا إحساس ثان، وإلى الشاني ثالث حدث الأمر الكليّ. ولذلك كان حدوثه على وجه الاستقراء للجزئيات، فعلى هذا الوجه هو حدوث الكليّ عن الحواس" \.

بهذا النص الهام لخص ابن رشد حدلية اكتساب المعرفيّ. والـذي يمثـل القدرة على الاختيار في النشاط الإنساني، لتحقيق الغائية الإنساني، على حهــــــيّ الضرورة والأفضل، وهو عنوان البحث الذي سننتقل لمعالجته.



ا - ابن رشد : تلخيص كتاب البرهان ، حققه د: محمود قاسم . راجعه وقدم له د : تشارلس بتروث و د : أحمد عبد المحيد هريدي ، مطبعة الهيئة المصرية للكتاب . عام / ١٩٨٢ / ص / ١٨١-١٨١/.

## الفصل التالث

النشاط الإسانيّ استكمال للذات الإسسانية على نحو غسائي

## يقول ابن رشد:

« إِنَّ كُلَّ ذَي نَفْسٍ، لَـ هُ فَعَل، وَكُلَّ ذَي فَعَل؛ فَكَمَالُهُ فَي فَعَله؛ أَو تَابِع نَفْعَله ». \

## ويقول أيضاً:

ولما كان أيضاً بعض الحيوان، وهو الإنسان، ليس يمكن وجوده بهاتين القوتين فقط، – أي قوتي الحس والتخيل.ع.ع – بل وبأن يكون له قوة يدرك بها المعاتي مجردة من الهيولي، ويركب بعضها إلى بعض، ويستنبط بعضها عن بعض، حتى تلتئم عن ذلك صنائع كثيرة ومهن، هي نافعة في وجوده، وذلك؛ إمّا من جهة الاضطرار فيه؛ وإمّا من جهة الأفضل، فالواجب ما جعلت في الإسان هذه القوى، أعني قسوة النطق، ولم تقتصر الطبيعة على هذا فقط، أعني أن تعطيه مبادئ الفكرة المعينة في العمل، بل ويظهر أنها أعطته مبادئ أخر ليست معدة نحو العمل أصلا، ولا هي نافعة في وجوده المحسوس، لاتفعاً ضرورياً، ولكن من جهسة الأفضل، وهي مبادئ العلوم النظرية، وإذا كان ذلك كذلك، فإنما وجدت هذه القوة؛ من جهة الوجود الأفضل مطلقاً، لا الناطقة.ع.ع – واستكمالها بمعان صناعية" كلاً.

<sup>· -</sup> ابن رشد: تلخيص السماء والعالم، ص/ ٥٦ / .

۲ – ابن رشد : تلخیص کتاب النفس ، ص / ٦٩ / .

## النشــاط الارنســانيُّ: استكمال الذات الارنسانية عــليُّ نحــوٍ غَائــيُّ

توصلنا فيما سبق مع ابن رشد إلى: أن الإنسان محصلة ما هو طبيعي؟ وما هو إلهي. فمن جهة كونه كائناً طبيعياً، فهو جزء من الطبيعة، ونتاجها الأعظم – وبه تعي ذاتها، يتعامل مع الوجود الماديّ تعاملاً "بيولوجياً "كبقية الكائنات الحية، أي انه مجبر في وجوده، ومحكوم بالسببية الموضوعية والضرورة الطبيعية. أمّا من جهة كونه – إلهياً – فهو قادر على محاكاة الوجود الماديّ ذهنياً، بواسطة الحواس والعقل، أو المدركات الحسية المعقلنه، وإدراك قانونية وجود الكائنات، وصيرورة وجودها من القوة إلى الفعل، المحكوم – أيضاً – بالسببية الموضوعية، محققاً غاية المعرفة الإنسانية وهي: " المحكوم – أيضاً – بالسببية الموضوعية، محققاً غاية المعرفة الإنسان – ذاتاً عارفة، معرفة الموجودات بأقصى أسبابها " وكونه – أي الإنسان – ذاتاً عارفة، فهذا يعني أنه قادر على الاختيار، اختيار فعل أحد الأفعال المكنة. " لأن الاختيار عندنا، هو الوقوف على قوله تعالى هو والراسخون في العلم هه . واختيار الإنسان هو اختيار فاهم معقلن، يعتمد السموازنة بين الأشياء، واختيار الأفضل لوجوده، أي " على جهة الأفضل " وبحيث يخدم صيرورة واستكمال وجوده؛ من القوة إلى الفعل، ومن الفعل المتضمن للقوة إلى المورة المناد المنادية المناد المتضمن القوة إلى الفعل، ومن الفعل المتضمن القوة إلى المعلى ومن الفعل المتضمن القوة إلى المناد المناد

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٨ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : كتاب فصل المقال ، من كتاب فلسفة ابن رشد ، الطبعة الثانية ، مكتبة المحمودية التجارية ، عام ١٩٣٥ ، ص / ١٨ /

الفعل الأكمل. مبتغياً الكمال المطلق، الذي هو" الخير المطلق" كغاية أحلاقية قصوى لوجوده الإنساني.

فالمعرفة - لدى ابن رشد - ليست هدفاً بحد ذاته، بقدر ما هي وسيلة لتحقيق غاية، غايتها صيرورة واستكمال الذات الإنسانية م وجودها الإنساني، على جهتين متلازمتين: على جهة الضرورة بالعلاقة مع الواقع، وعلى جهة الأفضل من الواقع، بما يتناسب مع صيرورة الذات، بالعلاقة مع الواقع الماديّ المحسوس - الطبيعي والاجتماعي - ومع الحرك الذي لا يتحرك، وهو الخير المطلق، كغاية أخلاقية قصوى، وصورة قصوى، للذات الإنسانية الفاعلة المحتارة، وذلك عبر محاكاة الواقع ذهنياً، أي من خلال المعرفة الإنسانية، ومستواها، وحدودها التاريخية.

وبهذا الخصوص، يقول ابن رشد في أهمية وغاية علم ما بعد الطبيعة، وهو أسمى العلوم النظرية: " وأمّا منفعة هذا العلم فهي من حنس منفعة العلوم النظرية، وقد تبين ذلك في كتاب النفس، وقيل هنالك أنَّ الغرض منها هو استكمال النفس الناطقة، حتى يحصل الإنسان على كمالها الأخير " '.

إذا كانت المعرفة الإنسانية - كما حددها ابن رشد - هي:

محاكاة الواقع ذهنياً، وإدراك وجود وتكون الموجودات وصيرورتها، من خلال إدراك أسبابها، فكيف تكون سبباً لصيرورة واستكمال اللات الإنسانية وجودها الإنسانية، وبها يحصل الإنسان على كماله الأخير؟...بكلمة أوضح، هل الذات الإنسانية تحقق ذاتها، وتستكمل وجودها الإنساني عبر محاكاة الواقع ذهنياً؟!...

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٧ / .

أم أنَّ عملية محاكاة الواقع في الذهن الإنساني، وإدراك أسبابه وعلاقاته، وقانونية صيرورته، هي وسيلة وأداة، لفعل وممارسة إنسانية معقلنة، ينتج عنها استكمال للذات الإنسانية، وبالتالي تصبح عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانية هي فعل وممارسة واعية، ووعي ممارس؟...خير ما نبدأ به قول ابن رشد:" إنَّ أول الفكرة آخر العمل، وأول العمل آخر الفكرة"(۱) فإذا كانت المعرفة هي إحساس وإدراك لما هو واقعيّ، فإنَّ الواقع هو موضوع ومصدر لما هو معرفيّ. وإذا كان الإدراك الكليّ هو محاكاة الواقع في الذات الإنسانية، فإنَّ الواقع هو معيار المعرفة وغايتها. وهذا ما في الذات الإنسانية - يموضعها - والذات الإنسانية تفسّر وتحوّل وتؤنسن في الذات الإنسانية والفعل الإنسانية تفسّر وتحوّل وتؤنسن الموضوع، وذلك عبر النشاط والفعل الإنساني، فالواقع يفعل - وفعله أساسي الإنساني، والذات الإنسانية، والفكر يعقل الواقع، ويعقلنه بالتحربة والنشاط الإنساني، وتستكمل الذات الإنسانية ذاتها؛ بالفعل المعقلن، وبالعقل الممارس.

لقد بحث ابن رشد مسألة مصدر صيرورة واستكمال الذات الإنسانية - كغاية - في الإنسان ذاته أم خارج ذاته؟... في الوجود الحادي "الواقعي ومؤثراته؟... أم في المؤثرات الداخلية للذات الإنسانية؟... أم في العلاقة بين هذين العاملين؟... خاصة وانهما يتصلان اتصالاً متبادلاً، ويتكيفان تكيفاً متبادلاً، ككل موحد وكنتاج لوجودها الأزلي الحركة، والصيرورة.

لقد اكتشف ابن رشد أداة ومصدر الصيرورة، في العلاقة بين الوجود الماديّ والوجود الحي للإنسان، ففي العلاقة هذه تكمن الاستجابة العارفة - أي القدرة المعرفية الحسية والعقلية - القادرة على استيعاب الوجود الماديّ "كما هو " وتحويله من الوجود " لذاته " إلى الوجود لذاتنا، عن طريق

العمل الإنسانيّ الواعي، فبواسطة العمل استطاع الإنسان أن يخرج من مأزق ودونية الاستحابة الغرائزية للمحيط الماديّ، وذلك بتحويله إلى محيط يحقق استكماله لذاته، فبفضل فعالية العمل، استطاع أن يستحيب الإنسان، استحابة عملية معرفية أخلاقية، عملية: بتحويله الوحود الماديّ، وتطويره لحواسه وتعميقها. ومعرفية: بالانتقال من الإدراكات الحسية إلى الإدراكات العقلية. وأخلاقية: بفضل ترقية وانسنة الاستحابة للحاجات والدوافع؛ استجابة احتماعية تاريخية.

وبالتالي، إدراك الموجودات "كما هي " في وجودها، وتكوّنها، وصيرورتها: لذلك، فالعلاقة علاقة حدلية، بين العمل وتطويره، والمعرفة، وتحويل الواقع المادي، من الوجود لذاته إلى الوجود لذاتنام. مما يحقق صيرورة الإنسان، واستكماله لذاته، كغاية إنسانية.

لهذا تصدى ابن رشد في حانب كبير من فلسفته، للقائلين بالكليات، الذين بحثوا في الوجود الكلي، وغاصوا فيه ولم يخرجوا، فاعتبروه الوجود الأول والوحيد، وفسروا الوجود الماديّ الموضوعي ملحقاً من لواحقه، الأول والوحيد، وفسروا الوجود الماديّ الموضوعي ملحقاً من لواحقه، واتخذوا من نظرية المعرفة مبدأ ومنتها، بعد أن عزلوها عن واقعها الطبيعي والاجتماعي، وتسلسلها التاريخي؛ بفصلهم لحظة المفهوم وتأليهها. وناقشوا المسألة على النحو التالي: هل أستطيع أن اعرف؟... وكوني كائناً ناقصاً ومخلوقاً، فإن معرفيّ مشكوك فيها، وناقصة وبالتالي: ما العلم الحقيقي سوى علم الإله المفارق، الذي يمكن أن يهبه من يشاء، ويحرمه من يشاء. وبهذا تلتقي رؤيتهم مع الذهنية الدينية التسليمية، في مسألة الخلق من عدم مطلق، أو " في البدء كانت الكلمة ثم التكوين " كل ذلك انطلاقاً من فصل الفكر عن العمل، والفكر والعمل عن الوجود الماديّ، كمصدر وموضوع لهما، فيصبح الإنسان – نتيجة لهذه الرؤية، ليس إلاّ أداةً للفكر المطلق، فاقدً

العقل والإرادة والفعل؛ إذا ما قيس بإرادة الإله وعقله وفعله، وبالتالي، فالإنسان محلاً لممارسة الفعالية الإلهية المطلقة، وبهذا تنتفي المعرفة الإنسانية، وتنتفي الفعالية الإنسانية وبخاصة الواعية، وتنتفي عن الإنسان مسؤوليته، ويتعطل مبدأ الثواب والعقاب الذي به يؤمنون.

يقول ابن رشد موضحاً ومؤكداً غاية المعرفة الإنسانية: "تصحيح مبادئ الصنائع الجزئية " ' فإذا كانت المعرفة - لدى ابن رشد - محاكاة الواقع المحسوس ذهنياً، فإنها أداة فعل وممارسة وتصحيح، لتحويل الواقع من ذاته لذاتنا. فالإنسان ليس كائناً " بيولوجياً" تتحدد خصائصه من خلال طبيعته الفيزيولوجية،وليس الفكر وظيفة فيزيولوجية للدماغ، وإنما هو نتاج العلاقات الطبيعية والاحتماعية في تطورها التاريخي، منفعل بتلك العلاقات؛ فساعل لهـا. فكون الإنسان " حيواناً ناطقاً " فهو ينزع إلى بعض الموجودات الطبيعيـــة، أو ينزع عنها، أو يحوّلها صنعاً ويسخرها لذاته، بهدف التلاؤم مع وجموده لذلك، فالقوة الحسيّة، والقوة الناطقة، والمدركات الحسيّة والناطقة، إنما هي أدوات ومحرك لقوة " النزوع" تلك القوة التي صنفها ابن رشد بالقوة الخامسة - أي الذروة والهامة - من بين قوى النفس الإنسانية، " وليس هاتان القوتان - الحس والتخيل. ع. ع - تتقدم هذه القوة فقط، أعني النزوعية بل قد توجمه القوة الناطقة أيضاً متقدمة لها في المعارف النظرية، وذلك لابسد أنَّا قبد ننزع عن التصور الذي يكون بالعقل، وقد ننزع أيضاً عن الصور الخياليـة بـالفكر والروية، وذلك من الأمور العقلية " ٢ وتبرز ماهية وأهمية قوة النزوع؛ من كونها السبب في حركة وتحرك وفعل الكائن الحبي - وهنا الإنسان - وأنّ

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ٦ / .

آ - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٩٦ / .

تحركه وفعله غائي. فهي" السبب الأخص لتحركه ". 'لذلك فنزوع الحيوان المؤدي لتحركه وفعله، وتعامله مع الوجود الماديّ، تعامل وفعل مقيد، ومحدد بحدود التلاؤم مع الطبيعة كما هي دون تغيير، بحيست يشبع حاجياته البيولوجية، وحتي إنْ تعامل - الحيوان - معها صنعاً ، فإن صنعمه لها غرائري وغير قابل للتطور، وخال من استعمال الأدوات "كالتسديس الذي يوجد للنحل" .

وهي - أي قوة النزوع - عند الحيوان " القوة التي بهـا ينزع الحيـوان إلى الملائم، ويفـر عن المؤذي " " دون تغيير، فهو لا يمارس صنعاً أو تحويــلاً في الطبيعة، وإنما يتعامل معها كشيء جاهز.

أمّا بالنسبة للإنسان فالمسألة مختلفة. وهنا يصف ابن رشد النزوع والتحرك (العمل) الإنساني كنزوع، إلى عدة أصناف " وهذا النزوع إنْ كان إلى الملذ سمي شوقاً وإنْ كان إلى الانتقام سمي غضباً وإنْ كان عن روية وفكر سمي اختياراً وإرادة " فالشوق إلى شيء ماءأو النفور من شيء ما - إنَّ كان بنسبة ومستوى معين - استلزم حركة نحوه أو، ابتعاداً عنه، وهذا يتضمن ويشمل الحيوان والإنسان، أمّا النزوع الناتج عن العقل والروية والتفكير فهو خاص بالإنسان، وهو يتصف بالرؤية المعقلنة للموجودات وإدراك قانونية وجودها، وعلاقاتها وصيرورتها " العقل الذي بالفعل منا، ليس شيئاً أكثر من تصور الترتيب، والنظام الموجود في هذا العالم، في جزء جزء حزء

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٧ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٧١ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٧ / .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ٩٨ / .

منه، ومعرفة شيء شيء مما فيه بأسبابه البعيدة والقريبة حتى العالم بأسره". بذلك يصبح النزوع الإنساني يمتلك أداة معرفية لاختيار الملائم، والمنزوع اليهه أو تحويله صنعاً ليناسب النزوع. أي أن العمل الإنساني يعتمد عقلنة الموجودات الطبيعية، من خلال إدراك واستيعاب أسباب تكوّنها؛ وقانونية صيرورتها. فيصبح العمل الإنساني عملاً فاهماً ومحوّلاً لقانونية تكوّن الموجودات وصيرورتها حيث يسرع بعضها، أو يعيق تطور وصيرورة بعضها الآخر، يما يلائم عملية استكماله لذاته على نحو إنساني".

فإذا كان العقل - عند ابسن رشد - هو إدراك الموجودات، وصيرورة وجودها في العالم بأسره، بإدراك أسباب وجودها وتكوّنها - القريبة منها والبعيدة. والعلاقات القائمة فيها وبينها وضمن وحدتها الكلية، فإنَّ الذات الإنسانية العارفة هذه، قادرة على تناول الموضوع - الوجود - تناولاً فاهماً له "كما هو " واختيار الملائم لنزوعه أو الابتعاد عن غير الملائم أو تحويله صنعاً، بحسب الأفضل لوجود الذات الإنسانية، صاحبة النزوع وبما يحقق صيرورة وجودها الإنساني. بكلمة إنَّ عملية الإدراك الكلي للوجود، تعطينا قدرة حقيقية على الاختيار، فالاختيار هو: نتاج فعل عقلي واقعي، لتناول - أو الابتعاد أو صنع وتحويل الموجود؛ بحيث يلائم - الموجود - حاجة نزوع لدى الإنسان، ضرورية لوجوده، أو على جهة الأفضل لصيرورة واستكمال وجوده، كغاية حياتية له.

فنتيجة لإمكانية الاستيعاب الفاهم للوجود - بكافة موجوداته، يصبح الإنسان قادراً على فعل أحد " الفعلين المتقابلين على السواء" فهو قادر على فعل هذا الفعل أو ذاك، ضمن شروط وأسباب وجوده، وبما يحقق نزوعه

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٥٠ - ١٥١ / .

بشكل أفضل، ضمن المرحلة التاريخية لوجود الإنسان، وبما يتناسب ومرحلة تطوره وصيرورة تكامله نحو غايته.

لذلك، فكون الإنسان عاقلاً، يعني كونه قادراً على فهم ماهية وهوية الموجودات، وكيفية تحققها، وصيرورتها، وهذا يعني أنه قادر على اختيار الأنجع منها، والأكثر أهمية لوجوده؛ واستكمال وجوده،على جهتى الضرورة والأفضل، وكون الموجودات الطبيعية محكومة بالسببية الموضوعية والضرورة الطبيعية، فإنَّ عمليـة الاختيار الإنسـانيُّ هي: اختيـار مـن الضـرورة، لمـا هـو أفضل، وأعظم أهمية؛ لتحقيق صيرورة الذات الإنسانية في عملية استكمالها لذاتها، وممارسة ذلك، ضمن الشروط الموضوعية وأسباب كينونة وجود الموجبودات المختبارة، وصيرورة وجودهما من القبوة إلى الفعسل، ذلك أنَّ الموجودات الطبيعية نفسها، كاثنة وقوية على الفعل، وهــذا يعـني أنهـا فاعلـة ضمن شروط وأسباب صيرورتها من القوة إلى الفعل، على جهة الضرورة الطبيعية، فالنار مثلاً إذا لاقت القطن، وبشروط مناسبة، أحرقته حتمـاً، بينمـا القوة على الفعل لدى الإنسان، فهي صائرة إلى الفعل، ولكن على جهة الاختيار الأفضل من الممكنات ذات الوجود الضروري، الأفضل لوجود الذات الإنسانية المختارة واستكمال وجودها، فهو احتيار يعتمد الفكر والروية، وفهم الموضوع فهماً عقلياً. يقول ابن رشد: " والقوى الفاعلة، منها ما هي ذوات النفوس، ومنها ما ليس في ذوات النفوس، فبعضها إذن فاعلة بالطبع، وبعضها فاعلة بشوق واختيار، وهذه منها ما هي ذات نطبق، ومنها مالا نطق لها، فالتي لانطق لها ولاشوق يخصها، إنها تفعل بالذات أحد الضدين فقط، كالحار يسخِّن، والبارد يبّرد، وليس لها قوة إلا على أحدهما فقط...وأما التي تفعل بالشهوة والاختيار، فإنَّ لها قوة على فعل أيهما شاءت من الأضداد، ولذلك كانت الصنائع الفاعلة، معرفة الأضداد فيها لعلم واحد " '. فالقوى الطبيعية الفاعلة " إذا لاقت مفعولاتها، فعلت باضطرار، كالنار إذا لاقت الخشبة فإنها تحرقها ولابعد " ' أما القوى الفاعلة بالشوق والاختيار - الإنسان - فهي تختار أفضل الفعلين لاستكمال وجودها " وليس يلزم في الأشياء التي تفعل بالشوق والاختيار، أن تفعل ولابد؛ إذا لاقت مفعولاتها، لأنه لو كان ذلك كذلك لفعلت الضدين، إذ كان في طباعها فعلهما، أو تتمانع فلا تفعل أصلاً " ".

فالنزوع الإنساني اختياري، والاختيار فعل ضمن شروط وأسباب وجود المختار، والفعل الاختياري، فعل واع يعتمد على العقل الذي هو إدراك ذاتي" ومحاكاة" للوجود الواقعي في الذهن الإنساني، وفهم لقانونية الموجودات وترابطها السببي. فالاختيار ممارسة واعية ضمن شروط وأسباب وجود الموجودات وصيرورة وجودها؛ المحكوم بالضرورة الطبيعية لما هو أفضل؛ لوجود الذات الإنسانية المختارة، وتحقيق صيرورة وجودها الملائم لتحقيق غايتها، لذلك فالنزوع الإنساني – اختيار غائي، والاختيار ليس إلهاماً، كما أنه ليس إرادياً بحتاً وبلا ضوابط، وإنما هو اختيار متلازم، ومرتبط بقانونية الواقع وفهم أسبابه، أي أنه اختيار من الضرورة الطبيعية، ملزم تحقيقه بشروطوقانونية الضرورة، لما هو أفضل لاستكمال الذات المختارة وجودها، نخو غايتها التي هي الخير بإطلاق، بحيث يصبح صورتها المحققة، من القوة إلى الفعل ضمن شروط وأسباب تحققها.

فالنزوع الاختياريّ لدى الإنسان، لا يعتمد العقل والروية فحسب، وإنما هو ممارسةٌ فاعلةٌ واعيةٌ - طبيعياً احتماعياً - تاريخياً - نحو غاية، وهي التلاؤم

۱ - ابن رشد : تتلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ۸۳ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٤ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٨٤ / .

مع الواقع الطبيعي والاجتماعي والذاتي - والتلاؤم - لدى ابن رشد- لم يكن تلاؤماً سلبياً مع الواقع كما هو، وإنما هو تلاؤم فاعل وإيجابيءأي أنه تغييري للواقع، من ذاته لذاتنا. والتغيّر ليس إرادياً بحتاً وإنما هو تحقيق لقانونية صيرورة الواقع، بحيث تناسب وتلاؤم استكمال الذات الإنسانية المختارة، تلك الذات التي تكلم عنها ابن رشد، بأنها ذات واقعية - إلهية، تسخر الموجودات لصالحها الإنساني، كغاية واقعية، وتبتغي الكمال المطلق" الخير المطلق" كغاية أخلاقية واقعية - تاريخية - قصوى، تُنظّم وتُقيّم كافة القيم الواقعية والاجتماعية في ناظمها الغائي الأقصى.

فالاختيار لدى ابن رشد، فعل يعتمد فهم أسباب وجود الموجودات وكيفية صيرورتها، المحكومة بالسببية الموضوعية، والضرورة الطبيعية، وممارسة وجودها، فهو اختيار واع فاهم غائي، للواقع، بحيث يسخره لتحقيق وجود الذات الإنسانية، الذي يؤدي إلى تحرر هذه الذات من الضرورة العمياء اللاموعاة، إلى تحقيق الكمال الإنساني" الخير المطلق" بحيث يصبح صورة لها، وهذا الاختيار مشروط بكون الإنسان جزءاً من الطبيعة، وذا وجود "بيولوجي" طبيعي، مرتبط معها بقانون الصيرورة الشامل، والمحكم بالضرورة الطبيعية والسببية الموضوعية، وبكونه ذاتاً " ناطقة" عارفة، تستطيع الوصول إلى فهم تلك القانونية، واستيعابها والتعامل معها عبر تحقيق وتسريع، أو تسهيل تحقيق الشروط السببية، أو إزالة العوائق من أمامها حسب تعبير ابن رشد لا يجاد الموجودات المختارة، واستمرار فعل صيرورتها؛ مما هي قوية عليه إلى ما هو محقق لها بالفعل كصورة لها، والتحكم بالواقع عبر قانونيته وبذلك، لا يكتفي الإنسان بالتلاؤم مع الواقع؛ بل يصير عنصراً فاعلاً، يحدد تحويله وصنعه على نحو غائي.

فالنزوع الاختياري الغائي - بحد ذاته - يبقى شوقاً غير محقق، لابد له من التحرك لتحقيقه، والحركة هذه - عند الإنسان - تعني الفعل والممارسة، ولابد للحركة من محرك - حسب مبادئ ابس رشد - فلنبحث في تصنيفه للمحركات، لأنه هام بالنسبة لبحثنا.

يقول ابن رشد:" إنَّ كل متحرك... فله محرك، والمحرك منه أول، وهو الذي لا يتحرك عندما يحرك، ومنه ما يحرك بأن يتحرك " أ. فالمحركات السي تحرك ولا تتحرك، هي المبادئ العقلية وأقصاها المحرك الأول – الله – وهو الخير المطلق، أما المحركات التي تحرك بأن تتحرك، فهي الموجودات الماديّة المحسوسة والكائنات الطبيعية – كما مر معنا سابقاً.

ويبيّن ابن رشد: أنَّ الفعل الإنسانيّ - وهنا الحركة الإنسانية - ومصدرها النزوع " تلتئم من أكثر من محرك واحد" للله وأنَّ المحركين لها " منها أجسام ومنها قوى نفسانية" والقوى النفسانية تشمل الكائنات الحية جميعها ومنها الإنسان- أي المحتمع الإنساني- وهنا يحدد ابن رشد تحرك الإنسان، ومصدر فعله ،كونه كائناً طبيعياً - إلهياً - على جهتين، ومن خلال محركين، فهو -أي الإنسان - يتحرك من خلال السبية الموضوعية، والوجود الماديّ - الطبيعي والاجتماعي - على جهة الضرورة، أي أنه محبر في وجوده، كونه كائناً طبيعياً آلياً - حسب تعبير ابن رشد - مرتبط بالطبيعة وجوده المخير المطلق. ويصفها بأنها: "كحركة العاشق للمعشوق، وذلك أنها - الكائنات العاقلة. ع. ع- إذا تصورت الخير الذي كمالها في تصوره، تشوقت أن تتشبه به في الكمال، وذلك أن تحصل من وجودها على أفضل الأحوال

<sup>، /</sup> ۹۹ / ص ، ابن رشد : تلخيص کتاب النفس ، ص / ۹۹ / .

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – ابن رشد : تلخیص ما بعد الطبیعة ، ص / ۱۳۱ – ۱۳۲ / .

التي هي ممكنة فيها" '. هذا التشوق للخير، ولبلوغه كغايسة قصوي، هو نتاج التصور العقلي للإنسان، كونه ذاتاً عارفة، لكن الإنسان لا يتحرك، ويفعل ما اختاره وتشوق إليه، إلاَّ إذا بلغ النزوع الاختياري والشوق مستوى معيناً، ودرجة محمددة، يسميها ابن رشد بـ " الإجماع " ت فقد تحس وتتحيل وترغب وتنزع " من غير أنْ تتحرك، ولذلك ما يحتاج ضرورة في هذه الحركة، إلى وجود نسبة ما، بين هاتين القوتين، بها يكـون الحيـوان متحركـاً ضرورة " ٣. فالذات الإنسانية، منفعلة بالواقع كونها ذاتاً طبيعية، فاعلة فيه، كونها ذاتاً عارفة تتصور الخير وتنزع إليه، وتشتاق أن تتمثله فعلاً، ليس بأي نسبة ودرجة كانت، وإنما لذلك مستوى معيناً لا تتحرك وتفعل، إلاّ إذا بلغته، وهذا المستوى الذي يجعل من النزوع الاختياري حركة وفعــلاً ليـس " أكثر من كون الصور الخيالية، محركة للنفس النزوعية، والنزوعية متحركة عنها؛ وقابلة لها فإنها عندما تحرك الصورةَ الخياليةُ النفسَ، تحرك النزوعيةُ الحارَ الغريزيّ، فيحرك هو ساثر أعضاء الحركة، ولذلك متمى كفت المتحيلة عن الشوق كفت عن التحريك، وإذا لم تلفُّ بينهما هذه النسبة كفُّت الحركة. وذلك أنَّ النزوع ليس شيئاً أكثر من تشوق حضور الصور المحسوسة؛ من جهة ما نتخيلها، فإذا حصلت هذه الملاءمة بين هاتين القوتين، من الفعل والقبول، تحرك الحيوان ضرورة،إلى أنْ تحصل تلك الصور المتخيلة المحسوسة بالفعل " أ. فالقوة الخيالية؛ كونها " تحاكى " صور الواقع في الذهسن الإنساني، فهي المحرك للكائن لتلبية نزوعه الضروري لوجوده " القوة الخياليـة هي المحرك الأقصى في هذه الحركة، والقوة النزوعية المتحركة عنها على طريق

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤٢ / .

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> – ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ۱۰۰ / .

<sup>&</sup>lt;sup>--</sup> - ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ١٠٠ / .

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ١٠٠ / .

الإدراك " أهذا بالنسبة للكائنات الحية عامة. أمّا بالنسبة للإنسان، وهو القادر على تحكيم العقل، فالصور الخيالية تتبع حكم العقل وتصوراته، وهذا يعود إلى مستوى المعرفة، وتطورها التاريخي، فإذا كان الإنسان قادراً على فهم ماهية الموجودات، وإدراك أسباب وجودها وتكوّنها، وصيرورتها "كماهي" فإنه قادر على اختيار بعضها، لتلبية نزوعه الضروري لوجوده أو اختيار الأفضل منها لاستكمال وجوده. واختياره هذا لتلبية نزوعه الضروري، النزوع الذي بلغ "الإجماع" حسب تعبير ابن رشد- أو الأفضل لاستكمال وجوده، يتحول فعلاً وممارسة للاختيار - ولابد - وذلك عندما يصل النزوع درجة الإجماع والفعل والممارسة المختارة الواعية هذه، تكون مما هو موجود في الطبيعة، أو بتحويله لما هو غير موجود فيها - جاهز - بحيث يصبح أكثر فائدة للذات المختارة.

ولكن ما مستوى الفعل هذا؟...وما علاقته بالمعرفة؟ - وما علاقتهما باستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانيّ، كغاية إنسانية؟...

خير ما يبرز ويوضح ذلك هو تفسير ابن رشد للتكون، فالتكون للوحودة من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، يشمل ويعم كافة الموجودات الطبيعية، في وحدة وجودها المادية من الهيولى الأولى والعناصر الأربعة، إلى الأجسام المتشابهة الأجزاء، وحتى الأجسام الآلية - أي العضوية - من نبات وحيوان ومنه الإنسان، فهي تمثل الوحدة المادية، أي أنَّ وجودها ماديّ أمّا اختلافها وتنوعها فكيفي، لذلك، فوحدة العالم تكمن في ماديته وتنوعه في اختلاف أشكال كيفيته اللاعضوية والعضوية، واختلافه هذا يكمن أساساً في كيفية تكوّن تلك الموجودات.

ويصنف ابن رشد التكوّن إلى صنفين:

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٠٠ / .

آ- تكون يأخذ معنى الصيرورة من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، بحيث يتكون موجود آخر يختلف عن الأول بالصورة.

ب- وتكون آخر يأخذ معنى الاستكمال، من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، مع بقاء الموضوع، واختلاف في الصورة يأخذ معنى استكمالها لذاتها.

فالتكوّن الأول: هو تغيّر من صورة إلى صورةٍ أخرى، مع بقاء الموضوع الأول" البعيد " الذي هو الهيولى الأولى. ويمكن أنْ يقال عنه: تكوّن نوعي، من نوع إلى نوع آخر من الموجودات الطبيعية في وحدة كينونتها المادية؛ وبقاء موضوعها العام يقول في ذلك ابن رشد: " إنَّ الشيء يقال أنه يتكوّن من الشيء على وجهين: أحدهما كما يقال أنَّ الماء يكون من الهواء، والهواء من الماء، والأبيض من الأسود، والأسود من الأبيض. ومن هاهنا في الحقيقة هي يمعنى بعد، إذ كان الشيء الذي منه كان التكوّن، هو الموضوع للماء والهواء، وللأبيض والأسود، لا صورة الماء؛ ولا صورة الهواء، ولا البياض نفسه، ولا السواد، بل ذلك على معنى، أنَّ صورة الماء ذهبت عن الموضوع، وأعقبتها صورة الهواء، وفي مثل هذا ليس يمكن تقدم ما منه الكون على ما يكون" الأ.

أمّا التكوّن الآخر، الذي يأخذ معنى " الاستكمال " والذي يهمنا بشكل خاص في بحث هذا الموضوع، وهو التكوّن الذي يخص الموجود بالذات، أي الذي يأخذ معنى صيرورة الموجود ذاته، مما هو قوي عليه؛ إلى ما هو بالفعل، يقول فيه ابن رشد: " وأمّا الوجه الثاني من أوجه ما يقال فيه، أنَّ كذا يكون من كذا، فهو: أنْ يكون الشيء الذي يقال أنَّ منه يكون كذا الوجود له بالفعل؛ إنما هو من حيث هو مستعد لأن يستكمل بمعنى آخر؛ وصورة

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٢٠ / .

أخرى، حتى كان الوجود لذلك الشيء الموضوع؛ إنما هو من حيث هو متحرك إلى الاستكمال، فذلك معنى الأخير؛ إن لم يعقه عائق. ومشال ذلك القوة الغاذية التي في الجنين المستعد لقبول الحيوانية، وكذلك الحيوانية المستعدة لقبول النطق، فأنا نقول في كل واحد من هذه، إنه من القوة الغاذية تكون الحيوانية، ومن الحيوانية يكون النطق، وبمثل هذا نقول أنه يكون من الصبي رجل" . من خلال الكلام السابق -لابن رشد- نلحظ عدة قضايا أساسية أهمها.

١ - انَّ الذات الإنسانية، مرتبطة وبالضرورة، مع بقية الكائنات المادية - اللاعضوية والعضوية - فإنْ كانت مختلفة ومتميزة بالصورة النوعية والجنس، إلا أنها مرتبطة مع بقية الكائنات؛ ارتباطاً مادياً، كونها كائناً طبيعياً.

٢- إنَّ الموجود الطبيعي المستكمل لذاته، يتضمن ميزة استكماله لذاته ذاتياً؛ لأنْ يكون في صيرورة مستمرة من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل.

"- إنَّ الذات الإنسانية، تتضمن قسدرة استكمالها لذاتها، بذاتها، وبالعلاقة مع الكائنات الماديّة الأخرى، ومع الوجود الماديّ - بشكل عام. فكونها تأتي عبر وجودها البيولوجي " بما تتميز به عن بقية الكائنات وبما تتحد به مع بقية الكائنات. واستكمالها لذاتها مما هي قويّة عليه؛ إلى ما هو محقق بالفعل، يأتي من خلال كونها ذاتاً تتميز بمميزات، تقدر بها، على تطوير ذاتها من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، ومن الكمال المتضمن للقوة؛ إلى الكمال الأرقى، بصورة لانهائية.

٤- إنَّ الذات الإنسانية تستكمل ذاتها، من كمال إلى كمال أرقى منه، ومن القوة إلى الفعل، قوتها في ذلك كونها ناطقة، ونُطقها هو استعدادها

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢١ / . وتفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص / ٢٣ حتى ٢٧ / .

لتعقل الموجودات المادية وإدراك ماهيتها، وهويتها، وصيرورتها، وقدرتها على ممارسة تعقلها للموجودات، على جهة اختيار، أيهما أفضل لوجود، واستكمال وجودها.

٥- إنَّ صيرورة استكمال الذات الإنسانية من القوة إلى الفعل، تتضمن جزءاً فانياً، وجزءاً باقياً خالداً، فالجزء الفاني، يفنى بفناء الشخص ذاته، والجزء الحالد يخلد باستيعابه وإرثه من قبل النوع الإنسانيّ، وهذا يخضع لمنطق التمرحل التاريخي، فالخالف يرث- إرثاً مناسباً - لتطوره من السالف لذلك، فالذات الإنسانية هي ذات كائنة، باعتبارها إحدى الكائنات الطبيعية، ومرتبطة بيولوجياً وجودياً مع بقية الكائنات الطبيعية- الماديّة، ومحكومة بالسببية الطبيعية على جهة الضرورة. وأمّا كونها قادرة على استكمالها ذاتها، فهذا يعني أنها قادرة على تطوير ذاتها، من كمال إلى كمال أرقى منه وذلك، بتحويلها الوجود الماديّ وبتحويل ذاتها، لتحقيقُ الغاية الإنسانية القصوى؛ والتي هي أحص خصائصها أي تحقيق إنسانيتها: " إنَّ الإنسان؛ وإن كان موجوداً من قبل علل كثيرة، فإنَّ علته التي هو بها موجود بذاته هي: الإنسانية، لأنه إنسان بذاته المجيث تصبح صورة محققة بالفعل، بعد أنَّ كانت غاية إنسانية قصوى، والتي هي غاية واقعيـة بالعلاقة مع الوجود الماديّ - الطبيعي - الاحتماعي - الذاتي للإنسان - وغاية قصوى، بالعلاقة مع المحرك الأقصى الذي لا يتحرك وهو " الخير المطلق" فيكون الإنسان بذلك، ذاتاً واقعية طبيعية -إلهية - أي أنَّ الذاتَ الإنسانيةَ، كائنـةٌ طبيعيـاً، تسـتكملُ ذاتُها واقعياً على صورةٍ إلهية. فالنزوع الإنسانيّ هو اختيار واع فـاعل غـاثي؛ لإحدى أوجه الضرورة الطبيعية، ولكن بما يتناسب وصيرورة الذَّات الإنسانية مما هي قوية علية إلى ما هو محقق بالفعل، أي بما يخدم استكمالها لذاتها على

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٢ ، ص / ٦٣٦ / .

نحو إنسانيّ، وعلى جهة الأفضل، لبلوغ الغاية القصوي، وهي الخير المطلــق، بحيث يصبح صورة أخلاقية إنسانية محققة بالفعل واقعياً.

يصف ابن رشد عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني - أي تحقيقها لغايتها، بقوله: إذا كانت القوة ذات صورة، فإمّا أنْ تكون الصورة اليي في الموضوع، مضادة للصورة الواردة فتفسد صورة الموضوع عند ورودها؛ إمّا فساداً تاماً، كالحال في صورة البسائط، وإمّا فساداً ما غير محض، كالحال في صورة البسائط عند حلول صورة الأجسام المتشابهة الأجزاء فيها، وإمّا ألاّيكون بينهما مضادة أصلاً، ولا مغايرة؛ بل مناسبة تامة، فيبقى الموضوع عند الاستكمال، كالحال في القوة التي في المعلم على التعليم، وهذه القوة التي هي فعل غير تام، ليس تحتاج في وجودها إلى صورة هي موجودة إلاّ بالعرض، كالحال في النفس الغاذية مع الحسية التي هي الكمال الأول" الموالي الموالي النفس الغاذية مع الحسية الدي هي الكمال الأول" الموالي الموالي المال الموالي النفس الغاذية المعالية المي المحال الموالي المال الموالي النفس الغاذية المعالية المي الكمال الموالي المال الموالي الموالي الموالي الموالي الموالية ال

فوجود النفس الغاذية، هو وجود كائن عن عملية تكون طبيعية، ضمن شروط وأسباب موضوعية، وجودها محكوم بالضرورة الطبيعية. ولكن كون النفس الغاذية موضوعاً يتضمن قوة لكمالات أخرى، فهي - أي النفس الغاذية - قوية على التطور والاستكمال، وأول هذه الكمالات هي كمال المعرفة الحسية، فالمعرفة الحسية هي كمال أول للنفس الغاذية؛ والنفس الغاذية قادرة على استكمال ذاتها؛ من حيث إحساسها بالمحسوسات المادية، وتكوين معرفة حسية، يعقبها كمالات أحرى.

فالمعرفة الحسيّة هي:استجابة الذات لفعل وتأثير الوجود الماديّ المحسوس في القوة الحساسة، واستجابة تحاكي فيها الذاتُ الوجودُ الماديّ المحسوس في القوة الحساسة، لذلك فالإحساس هو معرفة موضوعية بمحتواها ومضمونها،

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلحيص كتاب النفس ، ص / ٢٣ / .

ذاتية بشكلها، تعطي - المعرفةُ الحسيّةُ - الـذاتَ الإنسانيّة استحابة مناسبة، ورد فعل على تأثير الوجود الماديّ عليها، وهذه الاستحابة هي استكمال للذات الإنسانيّة بدرجة معينة.

لذلك فالمعرفة - وهنا المعرفة الحسيّة - عند ابن رشد، ليس تذكراً، أو إلهاماً من خارج، وإنما هي انفعال ومعاناة. وفعل في - الوجود الماديّ - هي إدراك ومحاكاة للواقع، بقانونية وجوده، وصيرورته، فالقوة الحسيّة " تستكمل بمعاني الأمور المحسوسة" أ.فالمعرفة الحسيّة، هي انفعال بالواقع أولاً، واستجابة لضروراته وبالتالي؛ فعل فيه، فهي استكمال للذات الإنسانية.

لكن المعرفة الحسية باعتبارها استكمال أول للنفس الغاذية، فهي استكمال قاصر وجزئي، ذلك لأنها بتماس مباشر مع الواقع "ومنفعلة" فيه، والموجودات المادية الحسية هي الفاعلة فيها بالدرجة الأولى، والمحركة لها "المحسوسات هي المحركة للحواس، والمخرجة لها من القوة إلى الفعل" إذا فالمعرفة الحسية هي استكمال أول للذات الإنسانية، ومنفعلة بالواقع، لذلك، تبقى النذات الإنسانية، إذا بقيت بهذا المستوى محبرة في وجودها واستجابتها، ولابد من أنْ يعقبها استكمالات أحرى.

فالاستكمال الأول هذا، أي المعرفة الحسية، هو موضوع لاستكمالات أخرى، كما يقول ابن رشد، والاستكمال الثاني هو الاستكمال المعتمد على المعرفة الخيالية، ويصور ابن رشد الفارق بين الاستكمالين الحسيّ والخياليّ، بقوله: " وإنْ اتفقا في أنهما يدركان المحسوس، فهما يختلفان في أنَّ هذه

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٣٤ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٠ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السلبق نفسه ، ص / ٢٩ / .

القوى - أي قوة التخيل ع.ع. - تحكم على المحسوسات بعد غيبتها " فيان كانت المدركات الخيالية - لديه - أقل التصاقا وتماساً مع الواقع المادي من المعرفة الحسيّة، فإنها ليست أقبل صدقاً وإنما هي تعميق للمعرفة الإنسانية وتوضيح لفعاليتها بشكل أعظم، فهي انعكاس ذاتي للواقع في الخيال الإنساني، أي أنها قادرة على استعادة صور الموجودات المادية بعد غيبتها، بشكل أقل ضرورة وأكثر ذاتية واختياراً، " فان نحس من الأمور الضرورية لنا...و.ع.ع - ليس كذلك التحيل" لكن الإدراك التخيلي كونه استكمالاً آخر للنفس الغاذية والحساسة، لا يعني عدم اعتماده على المعرفة الحسيّة، وإنما المعرفة الحسيّة تشكل الموضوع والقوة لأن تصير خيالاً وصوراً معرفية خيالية، المعرفة الحسيّة تشكل الموضوع والقوة لأن تصير خيالاً وصوراً معرفية العقلية المجدة، وأمّا من جهة العلاقة مع التصور العقلي، والمعرفة العقلية المجردة، وهي استكمال أرقى وأرفع من الاستكمالين الحسي والخيالي، وإن كانت قوة التخيل موضوعاً للقوة الناطقة؛ فأنها تبقى جزئية وحسية وأقبل بمن حيث هي بحريداً وكلية من التصور العقلي" إنَّ المتخيلات إنما نتصورها من حيث هي شخصية وهيولانية، وأمّا التصور العقلي، فهو تجريد المعنى الكلسّي من الهيولي".

إنَّ فهم ابن رشد، لعملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، كصيرورة لهذه الذات نحو تحقيق غايتها اجتماعياً تاريخياً، متلازم مع مستويات المعرفة - الحسيّة - التخيلية - العقلية، فهي نتاج معرفة - منفعلة - فاعلة - بالواقع الماديّ وبذاتها، وهي نتاج العلاقة الجدلية المتطورة - احتماعياً ، تاريخياً، بين المعرفة والواقع عبر الممارسة الإنسانية الواعية.

١ – المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٩ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٠ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦١ / .

فإن كانت المعرفة الإنسانية: "محاكاة" الواقع في الذهب الإنساني، فإنها ليست محاكاة سلبية ومنفعلة وصورة طبق الأصل، وإنما هي وعي ذاتي ممارس، يعتمد الفعالية الإنسانية المعقلنة والمحربة واقعياً" إنَّ حلَّ المعقولات الحاصلة لنا منها، إنما تحصل بالتجربة " أ. فالمعرفة الإنسانية بهذا المعنى تصبح لحظة من لحظات النشاط الإنساني الفاعل، لكسب الذات الإنسانية قدرة على استكمال ذاتها، ذلك لأنه في المعرفة الإنسانية يكمن الفعل المختار، والغائي على جهة الأفضل لاستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، فالوجود المادي المحسوس والمدرك يعطينا " مبادئ الفكرة المعينة في العمل " لا وبما أنَّ عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها، يعتمد على الحرية الإنسانية في عملية اختيار وصنع الملائم؛ لذلك الاستكمال، فإنَّ الحرية الإنسانية مستويات ودرجات وتحرر، وهذا متلازم جدلياً مع مستويات المعرفة، كونها - أي المعرفة - لحظة من لحظات الممارسة الإنسانية لاستكمالها وجودها الإنسانية.

فالمعارف الحاصلة عن الإدراك الحسي التخيلي، يلزم عنها نشاط إنساني صانع ومحول، لما هو موجود بالواقع، بحيث يحقق للذات الإنسانية حرية واستكمالاً معيناً " إن كمال هذه القوة -أي قوة التخيل. ع. ع. وفعلها، إنما هو في أنْ يوجد صوراً خيالية بالفكر والاستنباط، يلزم عنها وجود الأمور المصنوعة " ".

لكنّ الإنسان، وبالمعرفة الحسية والخيالية، وممارسة فعله؛ بحدود ومستوى هذه معرفته لا يحقق حريته واستكماله لذاته؛ إلاّ بحدود مما رسة مستوى هذه

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٧٠ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٩ / .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٨ / .

المعارف "ليس يمكن وحوده -أي الإنسان. ع. ع. بهاتين القوتين فقط -أي قوتي الإحساس والتخيل -.ع.ع.بل وانْ تكون له قوة يدرك بها المعاني بحردة من الهيولي، ويركب بعضها إلى بعض، ويستنبط بعضها عن بعض، حتى تلتئم عن ذلك صنائع كثيرة ومهن، هيي نافعة في وجوده، وذلـك إمّـا من جهة الإضطرار فيم وإمّا من جهة الأفضل، فالواجب ما جعلت في الإنسان هذه القوة، أعنى القوة الناطقة " \ لذلك، فالمعرفة الإنسانية - لدى ابن رشد - أداة تحويل وتسخير للواقع، فإنْ كانت القوة الناطقة تدرك الموجودات الماديّة بأسباب وجودها، وصيرورتها وتصل إلى معرفة حقائق الموجودات "كما هي" فإنَّ ذلك من أجل تحويل الواقع صنعاً، بحيث يلائم استكمال الذات الإنسانيّة وجودها الإنسانيّ، وتحقيقها لغايتها، على جهة اختيار الأفضل لذلكء وإن كانت المعرفة أداة تحويل وتسلخير للواقع فهي "نافعة في وجوده، على جهة الاضطرار" أيضاً، كما مر أعلاه - أي من جهة كون الإنسان كائناً طبيعياً، يحافظ على وجوده هذا، واستمرارية بقائه، أمّا من جهة الأفضل، فتكون المعرفة الإنسانيّة أداة إدراك وتمييز بين الموجبودات الماديّة، وتحويل وصنع بعضها، بحيث يختار الإنسان ويحوّل، ويسخر، المناسب والأفضل منها؛ لتحقيق غايته الإنسانيَّة. فاختياره هذا، همو اختيار لما هو محكوم بالضرورة الطبيعية، أو صنع وتحويل لــه؛ ضمـن شـــروط وأسباب وجوده، وتحويله، وصيرورته، المحكمة أيضاً بالضرورة الطبيعية، ولكن بحيث يناسب تحقيق الذات الإنسانية لوجودها الإنساني، واستكمال و حبودها نحو الخير، والخير المطلق، وهو الكمال الأقصى، والغاية القصوي. فحتى القوة الناطقة التي قسمّها إلى "عقل عملي، وآخر نظري" متمشياً مع المعتاد في القرون الوسطى، إلا أنه أكد بأن هذا التقسيم، تقسيم عارض

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٦٣ - ٦٤ / .

"وكان هذا الانقسام عارضاً لها، بالواجب لانقسام مدركاتها" ١ - أي الموجودات، مبرزاً العلاقة الجدلية بينهما، فإنْ كان العقل النظري يدرك المعارف النظرية، بعملية تجريد لها من المدركات الحسية، فإنَّ العقل العملي، يعتمد على المعارف النظريّة في تحويله الموجودات الماديّة، وصنعه الصنائع السيّ هي نافعة في وجوده، واستكمال وجوده. والقوة العقليمة بقسميها- العملي والنظري" إنما فعلها، واستكمالها بمعان صناعية" ٢ فإنْ كان فعل القوة العقلية هـ و إدراك عملية تحويل الواقع وصنعه، بحيث يلائم وحود الإنسان واستكمال ذاته، فإنها -أي القوة العقلية- ونتيجة لفعلها هذا،تستكمل ذاتها عبر الصنع المحوّل للواقع، وتتطـور بحيـث يصبـح فعلهـا أكـثر دقـة وانسـجاماً وصيرورة، وهكذا، فالعلاقة جدلية بين الفعل والاستكمال، فانْ فعلت، ازدادت عقلنة، وانْ ازدادت عقلنة ومعرفة تعاضم فعلها، " إن أول الفكرة آخر العمل،وأول العمل آخر الفكرة " " وإنْ كيان "العلم اليقيني والمعرفة التامة، إنما تحصل لنا في شيء شيء من الأمور،بأن نعرف ذلك الشيء بجميع أسبابه الأول، إلى أن ينتهي إلى أسبابه القريبة واسطقساته " أ فإنَّ ذلكُ جوهر الإنسان" إذ كان تجوّهر الإنسان، على ماتبين في علم النفس إنما هـو بأن تعلم الأشياء بأقصى ما في طباعها" " ذلك لأن المعرفة تحقق قدرة أفضل على اختيار فعل ما هو أفضل لاستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانيّ. ففي المعرفة يكمن الاختيار على جهة الأفضل، ومن خلال كون المعرفة فعــُلاً

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٩ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٩ / .

<sup>&</sup>quot; - ابن رشد: تلخيص النفسن ، ص / ٠٠٠ .

أ - ابن رشد : تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ٣ / .

 $<sup>^{\</sup>circ}$  – ابن رشد : تلخيص السماء والعالم ، ص / ٤٢ / .

مختاراً، فـ إنّه يظهر أنّ كل ذي نفس له فعل، وكل ذي فعل فكماله في فعلمه أو تابع لفعله " '، وفعله المختار، هو استكمال لوجوده الإنسانيّ.

بهذا تبرز مصداقية مقولة ابن رشد: " إنَّ المعقول كمال العاقل وصورته، فمتى أنزلنا واحداً منها يعقل غيره، فإنما يعقله على أنْ يستكمل به، فذلك الغير متقدم عليه وسبب في وجوده " أنالمعقول الذي هو كمال الإنسان وصورته، كغاية يستكمل بها وجوده الإنساني هو:الوجود المادي المحسوس هذا الوجود "الذي إليه يتحرك المستكمل به - أي الإنسان ع.عليتم وجوده بالاستكمال به؛ وإنما يصدق هذا القول على الأشياء الطبيعية المتحركة "فالوجود المادي المحسوس هو الموضوع والغاية لنشاطنا الإنساني الواعي، بحيث يتحول إلى موجود نستكمل به وجودنا الإنساني، كغاية إنسانية، وبذلك تبرز مسألة صيرورة الذات الإنسانية واستكمالها لذاتها على غو إنساني، كنتاج للعلاقة الجدلية بين الوجود المعرفي، والوجود المادي المحسوس، المحوّل صنعاً بواسطة النشاط الإنساني، بحيث يصبح موضوعاً مناسباً لتحقيق الغاية الإنسانية

لذلك، فالإنسان ليس جزءاً من الطبيعة فحسب، وإنما هو إلهي أيضاً نتيجة نشاطه وإبداعه الذاتي في الطبيعة، وتحويلها، لتناسب استكماله لذاته، وبتحويلها يحوّل ذاته، في صيرورة مستمرة لتحقيق غايته وبذلك يكون النشاط الإنساني، محركاً للمعرفة الإنسانية، ومعيارها وغايتها، وتكون المعرفة موجهة للنشاط الإنساني ومفعّله له، عبر استقراء الواقع واستنتاج أحكام استخدامه، وتحويله من شهيء لذاته، إلى شيء لذاتنا، محققاً صيرورة

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٥٦ / .

أ - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٤٨ / .

استكمال الذات الإنسانية لذاتها، كذات إنسانية، عبر التاريخ الاجتماعي للإنسانية.

وهذا ما سينجلي - أيضاً - في الفصل اللاحق.

## الفصل الرابع

الغائية الإنسانية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني

## يعرّف ابن رشد السبب الغائج :

«هو الذي إليه يتحرك المستمكل به؛ لييّم وجوده بالاستكمال به» د

«وهو - أي السبب الغاني.ع.ع - بهذا النوع علمة، أي من جهة ما يتحرك إليه مايستكمل به لأن ماقبله يكون بسببه» ".

ويحدد غاية الإنسان، بتحقيقه لإنسانيته، فبها تكمن سعادته وكماله.

«إنَّ الإنسانَ، وإنْ كان موجوداً من قبل علل كثيرة، فإنَّ علته التي هو بها موجود بذاته، هي الإنسانية، لأنَّهُ إنسان بذاته» ".

ولن تتحقق إنسانية الإنسان، كفاية قصوى إلا ضمن وجود إجتماعي - تاريخي معين.

«إنَّ الإنسانَ يحتاجُ إلى الآخرين في اكتساب فضيلته، فهو إذاً كائن إجتماعي بالطبع، وهو أمر يحتاج إليه، ليسس من أجل الكمالات الإنسانية فحسب، وإنما من أجل ضرورات الحياة أيضاً»

۱ - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ص / ١٨٦ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص /١٨٧/ .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٦٢٦ / .

<sup>\* -</sup> ابن رشد : شرح جمهورية افلاطون ، ترجمة روزننتال جامعة كمبردج ، عام ١٩٦٩. ص / ١١٣ / .

## المُائية الإ<sub>ع</sub>نسانية: هِيُّ استكمال الذات الإ<sub>ع</sub>نسانية وجودها الإ<sub>ع</sub>نسانيُّ

بلغت الفلسفة العربية الإسلامية - على يدي ابن رشد - ذروتها، بانعطافها الكبير، من الفهم الفلسفي للطبيعة، إلى الفهم الفلسفي للتاريخ الاجتماعي للناس، فمن هذه اللحظة بالذات ارتقى مفهوم التطور، ليشمل مفهوم التقدم الاجتماعي - التاريخي، وبعد أن اتسع الاهتمام والبحث من الطبيعة، ليشمل ذات الإنسان في وضعها الاجتماعي المرحلي التاريخي، كذات ناشطة محوّلة للطبيعة والمجتمع ولذاتها، محققه غايتها الإنسانية عبر تاريخها الاجتماعي، حاصة وأنّ ابن رشد عالج: فهوم الغائية الإنسانية، ليست كغائية ذاتية فردية، وإنما غائية الدات الإنسانية، عبر وجودها الطبيعي والاجتماعي؛ ضمن المنظور التاريخي لها، وضمن علاقات اجتماعية معينه، أي أنه تناول - الغائية الإنسانية كمقولة اجتماعية - تاريخية. فقد رأى أنّ أنه تناول - الغائية الإنسانية كمقولة اجتماعية - تاريخية. فقد رأى أنّ لذلك لم يكن فهمه للغائية الإنسانية من باب فردي انعزالي، وإنما من باب كون الإنسان ذاتاً إنسانية، ضمن قوى وعلاقات اجتماعية - تاريخية، حاصة وأن هذه القوى والعلاقات الاجتماعية هي المحددة لبنية وصيرورة الذات وأن هذه القوى والعلاقات الاجتماعية هي المحددة لبنية وصيرورة الذات الإنسان إمكانية وأن هذه القوى والعلاقات - أنْ تُفقد الإنسان إمكانية الإنسانية من باب أن تُفقد الإنسان إمكانية الإنسان إلى المحتماء المختماء الإنسان إلى المكانية الإنسان إلى المحتماء المكانية الإنسان إلى المحتماء المختماء المختماء المكانية المختماء المخت

٠ - ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص / ٤٣ / .

وجوده الفاعل، وذلك في ظروف معينة، وضمن نظام خاص للدولة والمحتمع، ويمكن أن تكون عامل دفع وتحريض لتحقيق الإنسان، وجوده الإنسانية وعامل تنشيط لاستكمال ذاته، من خلال استملاكه الفضائل الإنسانية المتنوعة "يستحيل على المرء أن يجمع بين كل هذه الفضائل، وإذا أمكن، كان ذلك عسيراً، ومن الممكن وجودها في عدة أشخاص. وكذلك بين أن اكتساب المرء لأي هذه الفضائل دون معونة الآخرين محال، إذ أن الإنسان يحتاج إلى الآخرين في اكتساب فضيلته، فهو إذا كائن اجتماعي بالطبع، وهو أمر يحتاج إلى الآخرين في اكتساب فضيلته نهو إذا كائن اجتماعي بالطبع، وهو ضرورات الحياة أيضاً" المحل الكمالات الإنسانية فحسب؛ وإنما من أحل ضرورات الحياة أيضاً" المناسبة المناسبة فحسب والما المناسبة ال

فابن رشد يرى أنَّ الغائية الإنسانية هي: عملية تحوّل الذات الإنسانية، إلى ذات والحررة ومحركة للعملية الاجتماعية التاريخية؛ في عملية صيرورتها واستكمالها لذاتها، كذات إنسانية، وذلك عبر العلاقة بين:

اولاً- الوحمود المنفعل للمذات الإنسمانية، في وحودهما الطبيعمي والاجتماعي.

ثانياً - الوحود الفاعل والمحوّل للذات الإنسانية في وجودها الطبيعي والاجتماعي، أي باعتبارها قوة ناشطة فاعلة، في علاقات اجتماعية محسرة على الوحود فيها، لكنها مغيّرة لها باعتبارها فاعلة واعية ممارسة لعملية تحويل تلك العلاقات إلى علاقات تناسب استكمالها لذاتها إنسانياً.

وهذا يعني أنها تُوجدُ ذاتها.

أولاً: "على جهمة الضرورة" من حلال الحفاظ على بقائها ونوعها، باستملاكها ضرورات الحياة، وتستكمل ذاتها.

۱ - ابن رشد: شرح جمهورية افلاطون ، ص / ۱۱۲ - ۱۱۳ / .

ثانياً: "على جهة الأفضل " من خلال كونها محركة للعملية الاجتماعية - التاريخية، ومحركة للعملية الاجتماعية - التاريخية؛ كونها تبتغي استكمال ذاتها إنسانياً، باستملاكها الفضائل والكمالات الإنسانية، وذلك عبر الممارسة الحياتية الواعية، وتقييمها وتقويمها لهذه الممارسة.

لذلك، فالغائية الإنسانية تعنى: أنَّ الإنسانَ في صيرورة مستمرة " من القوة إلى الفعل " عبر الممارسة الواعية لعملية تحويل الطبيعة والمحتمع والذات الإنسانية، من شيء لذاته إلى شيء لذاتنا بحيث تصبح ذاتاً إنسانية متكاملة.

ويربط ابن رشد تحقيق ذلك، بإيجاد بحتمع أمثل يحقق العدالة الاجتماعية.

وعلى هذا يظهر أن مفهوم الغائية الإنسانية - لدى ابن رشد - ليس منفصلاً عن مفهوم التطور الذاتي، والتقدم الاجتماعي، فالمبدأ الجوهري لتحقيق الغائية الإنسانية، هو مبدأ الذات الإنسانية الفاعلة - عملياً نظرياً - ضمن ذوات فاعلة - في علاقات تسمح وتناسب فعالية الذات باستمرار.

لذلك، فإنَّ دحول الإنسان حياته الاجتماعية، يجري، لاعن طريق التمسَّل السلبي لمنظومات وقوانين مشرَّعة سلفاً، من قبل قوى غيبية، أو خارج العملية التاريخية، وإنما هي نتاج فعالية النشاط الإبداعي للذات الإنسانية، الوارثة لنتاج الجهد الماضي، والمعممة للتجربة الحالية، الهادفة لاستمكال ذاتها على جهة الأفضل.

فالوحود الطبيعي والاحتماعي - والذاتي - بالنسبة للإنسان العاقل-لدى ابن رشد - ليس الوحود المصاغ دون تغيير مرة واحدة وإلى الأبد، وإنما هو الوجود المتحول والحول من القوة إلى الفعل؛ بحسب قوانين تغيره، المحول "لذاتنا" والمسخر من قبل الذات الإنسانية، ماضياً وحاضراً، والقابل للتحول مستقبلاً، بشكل غائي، محققاً لغائية الإنسان الفاعل، وذلك عبر إدراك الذات الإنسانية لعملية التغيير، ونتيجة لذلك تستكمل الذات الإنسانية وجودها الإنساني بامتلاك الكمالات الإنسانية - عملياً - معرفياً - أخلاقياً "ولّما كان - أيضاً بعض الحيوان، وهو الإنسان، ليس يمكن وجوده بهاتين القوتين فقط - أي قوتي الحسس والتخيل. ع.ع - بيل وبأن تكون له قوة يدرك بها المعاني بحردة من الهيولي، ويركب بعضها إلى بعض ويستنبط بعضها عن بعض، حتى تلتئم عن ذليك صنائع كثيرة ومهن، هي نافعة في وجوده، وذلك أمّا من جهة الاضطرار، وأمّا من جهة الأفضل. فالواجب ما جعلت في الإنسان هذه القوى أعني قوة النطق، ولم تقتصر الطبيعة على هذا ما من عطيه أخر ليست معدة نحو العمل أصلاً، ولا هي نافعة في وجوده المحسوس، فقط، أعني أن تعطيه مبادئ الفكرة المعينة في العمل بيل ويظهر أنها أعطته لانفعاً ضرورياً، ولكن من جهة الأفضل، وهي مبادئ العلوم النظرية، وإذا كذلك كذلك فإنما وجدت هذه القوة من جهة الوجود الأفضل مطلقاً، لا الأفضل في وجوده المحسوس. إنما فعلها - أي القوى. ع.ع - واستكمالها كمان صناعية " أ.

وبذلك تصبح الغائية الإنسانية، ليست مفهوماً روحياً وإنما واقع موضوعي مصاغ ذاتياً،أي عملياً معرفياً - اجتماعياً - أخلاقياً، وبهذا يختلف عن الواقع الطبيعي الأول. وهنا تكمن عقدة وأهمية المسألة فالفارق بين الواقع الطبيعي لذاته والواقع الطبيعي لذاتنا، أي كموضوع للذات الإنسانية والمصاغ وسيلة ونتيجة وغاية، يحمل صفة الذات الإنسانية الناشطة. عملياً - معرفياً - اجتماعياً.والمؤثرة والصانعة لغائيتها، وبذلك يصبح الموضوع الواقعي لنشاط الإنسان، والمستخدم كموضوع ووسيلة وغاية لتحقيق صيرورة الذات الإنسانية، في عملية استكمالها لذاتها إنسانياً، يصبح الموضوع صيرورة الذات الإنسانية، في عملية استكمالها لذاتها إنسانياً، يصبح الموضوع

<sup>· -</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ، ص / ٦٩ / .

تحسيداً مادياً - روحياً - أحلاقياً - للذات الاجتماعية - الإنسانية، وبذلك نتجاوز - مع ابن رشد - الرؤية الثنائية للماديّ والروحيّ، ونتجاوز تقسيم الغائية الإنسانية إلى غائية مادية، وغائية روحية، وبذلك نصل إلى معرفة ماهية الغائية الإنسانية بأنها:التطور الذاتي للإنسان لتحقيق إنسانيته، فإذا كانت الغائية تتحقق من قبل النشاط الذاتي - الاجتماعي - التاريخي للإنسان فهي - أي الغائية، ليست النشاط بحد ذاته، وإنما هي صيرورة الذات الناشطة واستكمالها لذاتها إنسانياً. وبالتالي فهي: تجسيد لوحدة الماديّ والروحيّ، في ذات الإنسان، عبر النشاط الإنسانيّ - العمليّ - النظريّ - الاجتماعيّ - الأحلاقيّ - لتحقيق أنسنة الطبيعة والمحتمع والذات الإنسانية، كغائية قصوى للوجود الإنساني.

فالذات الإنسانية بمجملها، حواساً ومعرفة عقلية، وفعّالية، فردية واجتماعية - تاريخية - إنسانية، تتضح وتحقق صيرورتها، عبر العلاقية بالموجودات وشكل ونوعية هذه العلاقية، وبالأخص في شكل اكتساب الموجود، وجعله، وسيلة لتلبية حاجة إنسانية أو غاية، أي في عملية تحويله موجوداً لنا يكمل ذاتنا، "إنَّ المعقول كمال العاقل، فمتى أنزلنا واحداً منها يعقل غيره، فإنما يعقله على أنه يستكمل به، فذلك الغير متقدم عليه، وسبب في وجوده وكذلك متى أنزلنا واحداً منها معلولاً عن آحر فبالضرورة أن يتصور المعلول علته، حتى أنَّ هذين المعنين متعاكسان " ولنلاحظ جدلية المعرفي والمادي، في عملية استكمال الذات العارفة الفاعلة - لذاتها إنسانياً أي في عملية النشاط الإنساني. فالنشاط الإنساني المتمثل بالمعرفة والممارسة التحويلية للواقع الطبيعي، لا يعتبر تأثيراً فيزيائياً مجرداً، وإنما يتميز بإضافة خواصه الطبيعية، وهذا يعني أنَّ الشيء المصنوع خواص إنسانية إليه، بالإضافة لخواصه الطبيعية، وهذا يعني أنَّ الشيء المصنوع

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٤٨ / .

- والمعالج إنسانياً - يحتوي إلى جانب خواصه الطبيعية القابلة للفعيل الإنساني، خواصاً إنسانية، وبإضافة خواص إنسانية من قبَّل أحيال عديدة، تعتبر صورة هذه الموجودات، الصورة الغائية لتلك الأجيال، والمحسّدة في هذه الموجودات. لذلك فالموجود الماديّ يحصل على شكله وصورته الإنسانيّة في عملية التطور الاجتماعي - التاريخي، وتنطبع فيه جهود وتجربة ومعرفة وحاجات الأجيال المادية والمعنوية. وبهذا المعنى يعتبر الواقع المحوّل مـن قبـل أجيال متعددة من الناس، هو الصورة الجسدة لوجودهم الغائي، والمحتوى الواقعي له الكن الواقع المحوّل، من قبل الذات الإنسانية ، يعتبر منتجاً للذات ومطوراً لها، فالواقع الماديّ الـذي تجسدّت فيه غائية الأجيال، يؤثر في الذات الإنسانية، ويولِّد فيها صفات جديدة. صفات واقعية موضوعية معرفية أكثر صدقاً مما كانت عليه. ففي تحويل الإنسان لواقعة يحوّل نفسه، فالنشاط الإنساني يعتبر المنبع الأساسي لتكوين الإنسان واستكماله لذاته، وبهذا المعنى، فالإنسان لم يخلقه حالق مفارق؛ وإنما خلق ذاته، وصّيرهما كذات إنسانية، فهو يحتوي بداخله (من القوة إلى الفعل) سبب و جوده، وصيرورته التي تحقق غائيت الإنسانية، وبذلك تتحقق مقولة ابن رشد السابقة " إنَّ المعقبول كمال العاقل وصورته" فكلما كان شكل استخدام وتسيحير الموجودات ملبياً لحاجاتنا، كلما كانت ذواتنا أكثر كمالاً؛ وكلما كانت ذواتنا أكثر كمالاً بكان استخدامنا وتسخيرنا للموجودات أكثر عقلانية، وكلما كان استخدامنا عقلانياً أكثر،كلما كانت ذواتنا أكثر كمالاً، أي محققة لغائيتها على نحو أسمى.

لذلك، فإنّ علاقتنا بالموجودات الطبيعية والمصنعّة هي في النهاية، علاقة احتماعية، أي علاقة ذاتنا بذاتها وبالآخرين. وهذا مرتبط ومتلازم مع البنية الاحتماعية والنظام الاحتماعي، وهذا ما سيتضح في الصفحات القادمة، إثناء

معالجة ابن رشد للأنظمة الجائرة، والتي تعتمد الملكية الخاصة بشكل عام وللأنظمة العادلة " المثلى".

وعلى هذا، يظهر النشاط الإنساني، العمليّ النظري، الشرط الوحيد لاستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، على مدى التاريخ الإنساني" فالصنائع العملية والعلمية، ليس يقدر أحد على استنباطها في أكثر الأمر، وإنما تتم؛ جمعاونة السالف فيها الخالف، فلولا السالف لم يكن الخالف" الذي يعتبر بشكله النهائي، تاريخ صيرورة واستكمال الذات الإنسانية وجودها على نحو إنسانيّ.

إنَّ عملية استيعاب وفهم الذات الإنسانية والواقع الاجتماعي في تطورهما المستمر هي عملية لا تخلق ذاتها، - عند ابن رشد - وإنحا استمدت حذورها عبر فهم الوجود الماديّ الطبيعي في شكله التطوريّ " من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل" في صيرورة مستمرة. ذلك أنّ العلم الاجتماعي - عنده - اعتمد في أسسه الأولى على العلم الطبيعي - وعلى منجزات العلوم الطبيعية السالفة والمعاصرة له، ولهذا استطاع الوصول إلى إدراك تمرحل التطور التاريخي، والتقدم الاجتماعي، بحدود واقع ومعطيات وآفاق مرحلته التاريخية - الاجتماعية، واستطاع فهم جوهر الأنظمة الاجتماعية السائدة آنذاك، والتمييز بينها، وخلص إلى تفسير وتصور واقعين، لإيجاد وتحقيق مجتمع السعادة الإنسانية، في المجتمع العادل والدولة المثلى.

وبذلك، ربط بين عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، كغاية قصوى، وضرورة بناء المجتمع الأمثل، مجتمع العدالة الاحتماعية

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج ۱ ، ص  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  .

والسعادة الإنسانية، الذي يتكوّن من الندوات الإنسانية مضموناً، ومن العلاقات الاجتماعية شكلاً، ومستوى التطور التاريخي تمرحلاً نوعياً.

ولكن هل تسمح الطبيعة " البيولوجية " للإنسان، أنْ يعقل الموجودات" كما هي"؟... وأنْ يمارس عليها فعلاً تسخيرياً، أي تحويلياً معقلناً، خاصة وأن نفسه التي هي " صورة لجسم آلي" تتضمن قوتي الحس والتخيل.

يرى ابن رشد: أن مستوى الإدراك الحسي أو التخيلي اللاعقلاني، والحكم الناتج عنهما، هو الذي يجعل الإنسان يقترب من مستوى الحيوان ويجعله أنانياً، محباً لذاته دون الآخرين، ويجعله بالتالي عبداً لطبيعته ورغباته الحسية، ويصرفه عن السلوك العقلاني، فيبقيه في منزلة الحيوان " والـذي يميز الإنسان، فقد اتضح سابقاً، أنه ضرورة، القوة الناطقة." فالجهد العقلاني المعتمد على معطيات التجربة الحسية هو الجهد الأساس، الذي يجعل الإنسان مدركاً قانونية تحول الموجودات، عبر إدراكه أسباب وكيفية تكونها، والذي يسمح بالوفاق بين الحسي والكلي والخساص والعام، الفردي والحماعي. فمع أنَّ جميع الرغبات الإنسانية طبيعية وذات منبع " بيولوجي " والخماعي. فمع أنَّ جميع الرغبات الإنسانية طبيعية وذات منبع " بيولوجي ونفسي، إلاّ أنَّ الإنسان ملزم بالاعتماد على العقل في تحقيق رغباته، وإشباع حاجاته، وضرورة تصعيدها إلى مستوى اجتماعي – إنساني، فبدون العقل، يكون حب الذات والأنانية، والمصلحة الخاصة والسعي إلى السعادة، عبارة عن دوافع وحوافز عمياء، تنعكس نتائجها سلباً علينا وعلى الآخرين.

لذلك، لم ير - ابن رشد - استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني بإلغاء الطبيعة البشرية؛ وإنما بتحكيم العقل فيها، واحتكامها إليه على نحو أخلاقي، بحيث تكون " القوة الناطقة هي الحاكم" للسيطر على بقيةً

۱ – ابن رشد : شرح جمهورية افلاطون ، ص / ۱۸۸/ .

 $<sup>^{1}</sup>$  – المصدر السابق نفسه ، ص  $^{1}$  ۱۹۲  $^{1}$  .

قوى واجزاء النفس " ولهذا السبب نسمي الإنسان عاقلاً " '.فمن خلال الحكم العقلانيّ، وسيطرة العقل على قوى النفس، استمد ابن رشد، معنى العدالة الذاتية، وبالتالي العدالة الاجتماعية " إنّ الاعتدال هو: نوع من السيطرة؛ وكبح الذات عن الشهوات... إنّ الرجل المعتدل هو... السيد على نفسه " ' فعدالة الذات الإنسانيّة "تقوم على ائتمار كل جزء من أجزائها من قبل العقل، الذي ينزل منزلة الحاكم " " خاصة وانّ الإنسان يمتلك قوتين متصارعتين أبداً، قوة الشهوة، والاندفاع نحو الشيء، وقوة الإحجام والابتعاد عنه، والعدالة في ذلك هي: القدرة على التحكم العقلاني بهذه القوى، بما يناسب استكمال الذات الإنسانيّة وجودها الإنسانيّ، والمعيار والمقياس في ذلك هو العقل.

لذلك، فإنّ عملية استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانيّ، كغاية قصوى؛ تبدأ مع وجود الإنسان ككائن طبيعي، وتتطوره إلى كائن عقلاني – صانع – أخلاقي " إلهي " وهذا يعنيّ، رفع إمكانياته وقدراته، وتصعيد أسلوب تحقيقه لحاجاته الضرورية " على جهة الضرورة " والمعنوية – الأخلاقية " على جهة الأفضل ". من الحيوانية إلى الإنسانيّة، وذلك من خلال تحكيم العقل بتلك القدرات، وإشباع الحاجيات، وكبح جماح مصالحه الأنانية اللاعقلانية اجتماعياً، فــ " الشعور بالمواطنة مثلاً، موجود عند الأسد، لكنه إنسانيّ فقط بالعلاقة مع القوة الناطقة " أ.

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦٣ / .

٢ – المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٨ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٥ / .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٩٣ / .

فبعملية تحكيم العقل، وسيطرته على القدرات والقوى الذاتية للإنسان، وتصعيد مستوى إشباع الحاجيات المادية والمعنوية، تتحقق العدالية الذاتية في الإنسان.

ويستمد - ابن رشد - معنى العدالة الاجتماعية، من مفهومه لعدالة الذات الإنسانية، كذات مشخصة "فالاعتدال في الشخصية، تماماً كالاعتدال في الدولة ".وبماثل -أيضاً - بين قوى النفس الإنسانية المتميزة بالقوة الناطقة، وبين الطبقات الاجتماعية في المجتمع الطبقي، ويستنتج من هذه المماثلة، وحوب حكم الفلاسفة للدولة والمجتمع، من أحل تحقيق العدالة الاجتماعية، والسير بالمجتمع إلى المجتمع "الأمثل " مثلما تتحقق العدالة الذاتية في الإنسان، عندما يكون " سيد أجزاء النفس، هو الجزء العقلاني " المذاتية في الإنسان من وجوده هي: استكمال ذاته إنسانياً، بامتلاكه الكمالات والفضائل الإنسانية، فهذا يعود إلى ائتمار أجزاء النفسس وخصوعها للعقل، فكذلك يجب أن تكون غاية الفئات والشرائح الاجتماعية في أهمي العدالة الاجتماعية، ولتحقيق هذه الغاية، تبرز ضرورة ائتمارها لحكومة الفلاسفة " إنّ علاقة الفضائل الإنسانية بالفئات الاجتماعية في الدولة، هي كعلاقة النفس بأجزائها، ولذلك، فالدولة ستكون حكيمة، إذا ما العقل حكم سائر قوى النفس " ٢ و" لا يتحقق ذلك ما لم تكن الفئات الاجتماعية، المؤلفات الاحتماعية، المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات المؤلفات الاحتماعية، المؤلفات الاحتماعية، المؤلفات المؤل

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ۲۱۸ / .

<sup>\* -</sup> الفئات - هنا - مصنفة حسب العمل ، ونوعية العمل ، مختارة حسب الميول والقدرات.

۲ - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۱۵ / .

خاضعة لما ترسمه الحكمة؛ والراسخون في العلم " ' ولهذا يجب أن يكون "حكام هذه الدولة -أي الدولة المثلى، هم الفلاسفة " ' .

ووضع مميزات للحاكم، يجب أن يمتاز بها.نوجزها على النحو التالي:

• أن يكون حكيماً - قوي الذاكرة - عالماً يجب البحث عن الحقائق العلمية - يكره الرغبات الحسية - لا يحب الثروة - ذو عقل واسع - شجاع يرفض ما لا يعجبه - يحب الفضائل الإنسانية - يجيد الخطابة - عادل، قادر على التوسط في المسائل.

أمّا من الناحية الجسدية: فصفاته ذات صفات الحارس، أي الجندي. وبذلك يكون الحاكم أو الفئة الحاكمة، حديرة بتحقيق العدالة الاجتماعية، واستمرارية التقدم الاجتماعي لبناء الدولة المثلى والمحافظة عليها، وتتحلى غاية الحاكم في "إيصال دولت إلى ما هو أفضل، والابتعاد عما يسيء إليها، ولا يوجد أكثر سوءاً في الدولة، من أن نجعلها تنقسم إلى عدة دويلات " والأكثر حودة هو أن نخلق الانسجام بين هذه الدويلات، ونجعلها دولة واحدة... وبذلك، يصبح المواطنون في هذا المجتمع، كالجسد الواحد، إمّا أنْ يعيشوا جميعاً، أو يموتوا جميعاً، لأن أفراحهم واتراحهم واحدة "ويبين - ابن رشد - أثر تأثير حكومة الفلاسفة والعلماء على مواطنيهم، بقوة المثال، وكقدوة حسنة لهم من خلال "إدارتهم... وأعمالهم... ومعتقداتهم " ويعقد أهمية خاصة على التنشئة الاجتماعية، لتحقيق المجتمع

١ – المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٥ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٧ / .

<sup>· -</sup> الدويلة هنا بمعنى الطبقة الإقتصادية الإحتماعية .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۷۰ - ۱۷۱ / .

الصدر السابق نفسه ، ص / ٢٠٥ / .

الأمثل بحتمع العدالة الاجتماعية: يقول في ذلك موضحاً أهمية التربية في إعداد الأجيال: فحتى لو كانت " بذور النباتات من نوع جيد و لم تلق مناحاً مناسباً، وتربة صالحة، فسوف تتحول إلى نباتات سيئة " '.

وبما أنَّ "غايمة الإنسان، وسعادته، سيحصل عليها بفعاليته، التي هي خاصيته " لذلك، وجب تربيمة وتنشئة همدة الفعاليات، وتوجيهها، وتصعيدها، بما يخدم المصالح الذاتية منسجمة مع المصلحة العامة، وتحقق العدالة الذاتية والاجتماعية.

ويشير إلى أهمية دور القصص والموسيقا والتربية الرياضية، في توجيه الناشئة وتربيتهم، وتوجيههم الوجهة المناسبة "كل الثناء للتربية الجيدة، القائمة على الموسيقا، والعاب القوى والرياضة... فالإنسان يتحرك، وفقاً لتربيته" ذلك لأن" الخير والشر ليسا ذا طبيعة قائمة في نفوسهم، وإنما الخير والشر في الاجتماع" ألم ولهذا أهميته الخاصة، فالخير - كغاية أخلاقية قصوى للأفعال الإنسانية - ذو وجود واقعي موضوعي، في ذات الموجودات، وفي العلاقات الاجتماعية. ولا يصبح غاية محققة بالفعل وإنسانية، إلا بتحويله من ذاته - لذاتنا، بواسطة الإدراك والفعل الإنساني، وإلا بقى - الخير - قيمة أخلاقية غير محققة.

ويختار -ابن رشد - إسلوب"الإقناع" الهادف، من بين الأساليب التربوية الناجعة في تربية الناشئة، ذلك أنه " يجب أن يعرف المواطنون، غاية الإنسان من

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٢ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۸۳ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٣ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٢٦ / .

وحوده... فالذي لا يعرف الغاية، لا يعرف طريق الوصول إليها." ا ولنلاحظ أهمية إبراز وتوضيح الهدف والغاية في عملية تربية الناشئة، وإقناعهم بضرورة وكيفية وأهمية السعي لتحقيقها ذاتياً، وتقويم وتقييم الأفعال. يما يتناسب وتحقيق الغاية.

وينصح ابن رشد - القائمين على الحكم، والقيمين على العملية التربوية، ضرورة وأهمية "معرفة كيفية غرس الفضائل في نفوس الناشئة، بحيث تنمو فيهم تدريجياً، حتى يبلغوا الكمال، وكيف تصان بعد ذلك" \. والغاية الأساسية من التنشئة لدى ابن رشد، ليس أن لا يعرف المربسي والمتربي، ماهية الفضائل - الأحلاقية - الإنسانية فحسب؛ وإنما كيف مكنهم أن، يحققوا ذلك بالفعل: "الغاية الأساسية هنا ليست في معرفة ماهية الفضائل... وإنما العمل بها " فهو لا يعتمد على المعرفة فحسب؛ وإنما - وهذا شيء هام - على الممارسة الواعية، والإبداع الناشط، يعتمد على الإنسان الفاعل بما يتناسب وشروط فعله احتماعياً، لتحويل وتسخير الطبيعة والعلاقات الاحتماعية، من أجل استكمال ذاته بالفعل، وبذلك يرقى تدريجياً إلى امتلاك الكمالات الإنسانية.

بهذا، ينكشف مفهوم استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، كغاية أساسية للتنشئة، وكمهمة أولى للفلاسفة، بأنه - أي المفهوم- قدرة اللذات على ممارسة استخدام العقل، في عملية تسخير الطبيعة والعلاقات الاجتماعية، ضمن شروط تحويلها. وهذا ينعكس - بالتالي - على الذات الإنسانية استكمالاً وصيرورة دائمة. وبذلك يرقى مستوى الذات إلى مستوى

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٣ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٦ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١١٦ / .

اللذات الإنسانية، المدركة لنفسها، في الحركة الاحتماعية - التاريخية، والمستكملة لذاتها حضارياً - أخلاقياً.

على الرغم من أهمية ما طرحه ابن رشد، حتى الآن. فإننا إذا توقفنا عند حدود هذا المستوى، من شروط ومقومات، تحقق صيرورة استكمال الذات إنسانياً، نستطيع القول: إنه مازال يبحث في المحالين النفسي والخلقي - لحد ما - وإنْ كان قد ربط - موضوعياً - بين صيرورة الذات الإنسانية الفاعلة، يما يمليمه العقل، وبين الشروط الموضوعية لتحويل الواقع: الطبيعي والاجتماعي، إلا أنَّ طروحاته. مازالت - لم تمس الحوهسر الحقيقي الواقعي - لبناء الذات الإنسانية، واستكمالها لذاتها، ولكنْ، بانتقاله إلى طرح وتقديم شرطه الأساسي والمحدد، يحقق تكامل رؤيته.

وتتكامل رؤيته باعتباره: ضرورة إلغاء الملكية الخاصة، وبحثه لها بمستوى جديد، يفوق مستوى بحث ما سلفه، جعل من فلسفته فلسفة واقعية، ذات منحى تغييري تقدمي حدير بالبحث والتمحيص، خاصة وإنه كرس لذلك العديد من الصفحات في كتابه الهام، والمفقود باللغة العربية " شرح جمهورية أفلاطون " وغيره من الكتب.

يرى ابن رشد: أنْ " لاشيء يجلب السوء والارتباك للدولة، أكثر من أنْ تجعل المواطن يقول: " هذا لي. وهذا ليس لي" فكما أنَّ الدولة، يجب أن تكون لفرد واحد، يجب أن تكون للمجموع" \.

ويبيّن أثر الملكية الخاصة على الذات الإنسانية - الـــيّ تعــد - أي الــذات - اللبنة الأساسية في بناء المحتمع. فالملكية الخاصة والثراء المادي، ضمن محتمع قائم على الملكية الخاصة " يجعل صاحبه أنانيّ التفكير، يرفض العلم، والتدرب

<sup>· -</sup> ابن رشد: شرح جمهورية افلاطون، ص / ۱۷۱ / .

على القتال " ' - أي التضحية في سبيل الغير. فالملكية الخاصة تغرب الإنسان عن حقيقة ذاته، وتسلبه تفكيره، وتحطه أخلاقياً، وتجعل كل نشاطه من أجل جمع الشروة، فتصبح عملية استملاك الأشياء، ثمناً لفقدان حقيقة الذات الإنسانية، وتصبح الأشياء، ليست شرطاً للعيش، وإنما بديلاً للذات الإنسانية ذاتها، ليس هذا فحسب، وإنما "تنمّى بذور الشر لديه" \.

ويعتبر - ابن رشد- سبب تفكك المحتمعات البشرية، وانحطاط الذات الإنسانية، وتغريبها عن ذاتها الإنسانية، يكمن - بشكل أساسي - في الصراع على الملكية الخاصة " وهذا إذا سبب الخلافات التي تحصل بين المواطنين في الدولة" ".

ويحدد معنى الملكية الخاصة، تجنباً للحلط بينها، وبين الملكية الشخصية" الملكية الخاصة التي يمكن للإنسان أنْ يستفيد منها كما يشاء" أو بتحديده هذا، لمفهوم الملكية الخاصة يبرز مستوى إدراكه، وبعد نظره للعلاقات الرأسمالية الوليدة آنذاك، التي أخذت تبرز في المجتمع الأندلسي - عصر الموحدين - فاستطاع أن يدرك، ويصور أبعادها وآفاقها الاستغلالية، للطبقات غير المالكة، ملكية خاصة رأسمالية - أي لجمهور العامة المنتحة - فحذر منها، وأصر على ضرورة انتزاعها، وتجنيب المجتمع - ككل - أسباب التغرب الذاتي، لهذا يجب"أن لا يكون بهذه الدولة - الدولة المثلى. ع.ع -

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٠ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٧٢ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٧١ / .

أ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤٨ / .

ملكية لأي شخص كان، وخصوصاً إذا كانت هذه الملكية، يمكن أنْ يستفيد منها كما يشاء " '.

هذا، فاستكمال الذات الإنسانية لذاتها، لايتم إلا بإلغاء الملكية الخاصة "التي يمكن استغلال جهود الغير بها، والتي تعتبر السبب الحقيقي لكافة الشرور الذاتية منها والاجتماعية، وإيجاد الملكية العامة التي تجعل من الذات الإنسانية، المحكومة عقلانيا، حكماً ذاتياً؛ من داخلها، والمحكومة من قبل حكومة الفلاسفة من الخارج الذي يصبح داخلاً أيضاً، تجعل من هذه الذات؛ ذاتاً فاعلة، بإيجادها الشروط الموضوعية الملائمة لرفع إمكانياتها، واستكمالها لذاتها - احتماعياً - أخلاقياً - إنسانياً.

وبرز عمق إدراكه للمسألة، عندما انتقل ليبيّن أثر الملكية الخاصة، على انقسام المجتمع وانحطاطه ككل، " في دولة كهذه الدول، ينقسم المحتمع إلى دولتين: الأولى فقيرة، والثانية غنية، وفي كل قسم من هذين القسمين؛ أقسام أخرى. وإذا أخذ المواطنون الفقراء بعض الممتلكات من الأغنياء، عندها ستنشب الحرب... وستكون حرباً كالحروب بين دولتين منفصلتين " .

من خلال هذا النص الهام، نرى أنَّ ابن رشد، قد توصل إلى حقيقة منشأ الصراع الطبقي داخل المجتمع، بين الطبقات المتناحرة، وأطلق إسم "الدولة" على كل طبقة منها، وصنفها إلى طبقتين " دولتين " رئيسيتين متناقضتين، يدور في فلك كل منها طبقات أخرى ثانوية مرافقة، واستطاع تصوير سبب وحالة احتدام وتأزم الصراع، فحدده في محاولة استملاك الممتلكات، وإشباع الحاجات، وبشكل أدق في محاولة الفقراء إعادة ما سلبه الأغنياء، من منتجاتهم وممتلكاتهم، وبهذه الناحية بالذات تكمن قدرة ابن رشد، ونقطة

 $<sup>^{\</sup>prime}$  - المصدر السابق نفسه ، ص  $^{\prime}$  ۱ ٤٨  $^{\prime}$  .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥١ / .

ضعفه. فعلى الرغم من تأكيده ضرورة تحوّل المجتمعات الطبقية أخيراً، إلى المجتمع "الأمثل" والعادل، إلاّ انه لم يستطع اكتشاف حقيقة الصراع الطبقي – بأشكاله المتنوعة – كقانون لتحول المجتمعات الطبقية.

وبهذا بالذات قصر فهمه الاجتماعي - السياسي عن مستوى فهمه للعلوم الطبيعية، وكيفية حركة الموجودات وصيرورتها " من القوة إلى الفعل" بفاعل جوهري هو تناقض الأضداد في داخلها، لكن لهمذا القصور المعرفي مبرره التاريخي الموضوعي، علماً بأنه كان قد ألمح إلى شيء من هذا القبيل، في إجابته عن سؤال كان قد طرحه على نفسه، وهو " كيف تتحول هذه الدول؟... وما العلاقة بينها وبين الدولة المثلي؟... " '. نضرب مثالاً على ذلك، نلمس من خلال الرمزية والتقية الاجتماعية والسياسية، يقول: " بين اللون الأبيض والأسود ظلال مشتركة، هذه الظلال لها اللونين معاً فيها الكثير من السواد نستطيع ضمه إلى الأبيض، وفيها الكثير من السواد نستطيع ضمه إلى الأبيض، وفيها الكثير من السواد نستطيع ضمه إلى الأسود، فمن الواضح أنه إذا كان هذا هو حال بناء هذه الدول، فتحول شيئين إلى بعضهما، يكون في النقيض الأعظم في ذاتهما تماماً. هذا ببساطة شيئين إلى بعضهما، يكون في النقيض الأعظم في ذاتهما تماماً. هذا ببساطة حتى يصل إلى الضد الأعظمي " '.

وعلى الرغم من أهمية إشارته هذه، إلا أننا نستطيع القول: أنّ التغيرات الاجتماعية - السياسية، من نظام إلى نظام آخر أرقى منه، لا تمر عبر الثورات الاجتماعية بشكل واضح - لدى ابن رشد. وإنما عبر التثقيف والمعرفة والإقناع، والاحتكام إلى قوانين العقل، وتنشئة الأجيال تنشئة تبتغي تحقيق العدالة الاجتماعية والذاتية، وإلغاء الملكية الخاصة. فابن رشد وليد بنية

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤١ / .

٢ -- المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤١ / .

اجتماعية غير متمايزة طبقياً - بحدود كافية - تسيطر فيها العلاقات الاجتماعية الإقطاعية المتفسخة، ولكنها المكرّسة في محاولة تأييدها، والتي تتضمن علاقات رأسمالية وليدة وصاعدة، تحملها قوى اجتماعية مازالت غير راسخة في أديم المجتمع الأندلسي، على الرغم من استنادها وتمثلها برأس السلطة هناك "سلطة الموحدين "خاصة وأنّ العلاقات الاجتماعية الإقطاعية الراسخة، اتسمت بسيطرة الفكر الرجعي الإيماني التسليمي، محسدة بحاملها الاجتماعي - الاقتصادي، وممثله بمعظم فقهاء المالكية الذين رأوا عدم حدوى التفكير العقلاني للإنسان، وقصور تصوره للحقائق، وغرسوا ذلك في رؤوس العامة، صاحبة المصلحة الحقيقية في فهم وممارسة التغيير.

لكن هذا لايعني أن ابن رشد أقر ذلك أو وافقه، وإنما عمل على نقضه، فكراً وممارسة، بحدود مستوى وآفاق قدرة القوى الطبقية الصاعدة اجتماعياً تاريخياً آنذاك، أي بمستوى الآفاق الموضوعية والذاتية للتقدم الاجتماعي والسياسي؛ لتطلعات جماهير العامة، والقوى الرأسمالية الوليدة آنذاك.

وبذلك كانت فلسفته فلسفة واقعية نقدية؛ مسن موقع النقيض التقدمي للقوى الإقطاعية وعلاقاتها المتفسخة.

وهذا يعني أنّ عدم دعوته للثورات الاجتماعية، لا يعني أنّه توقف عند الوعظ والإرشاد، والنية الحسنة. فتعريفه للإرادة الإنسانية -كما مرّ ذكره - أنها "قوة فيها إمكان فعل أحد المتقابلين على السواء " المعتمد الفعل الإنساني المعقل، ويبتعد عن التعريفات النظرية المجردة واللاواقعية.

وبذلك، تكمن القدرة الإنسانية على الاختيار، في الاختيار الأفضل والغائي، من بين الممكنات المتقابلات، والناجع والمحقق لاستكمال الذات

<sup>&#</sup>x27; - محمد عاطف العراقي : النزعة العقلية عند ابن رشد ، ص / ٨٩ / .

الإنسانية وجودها الإنساني، والفعل الإنساني هذا يعتمد على العقل الذي هو معرفة الموجودات بأسباب وجودها - القريبة منها والبعيدة، وقانونية صيرورتها وهذا يستلزم من الفاعل المختار، ضرورة البحث في أسباب تكون الموجودات، للوصول إلى كيفية صيرورتها " من القوة إلى الفعل" مقيّماً ومقوّماً هذه الأفعال، وصولاً إلى " الخير المطلق " وهو الغاية الأخلاقية القصوى للوجود الإنساني، وهو المحرك الأول الذي لا يتحرك، والذي يعتمد في تحقيقه - واقعياً - إنسانياً على الفعالية الإنسانية، المدركة لأسباب وجود الموجودات وكيفية تحولها، بحيث تكمّل هذه الموجودات الذات الإنسانية الفاعلة، ذات القدرة المتنامية على الفعل المعقلن، واستملاكها الخير شيئاً فشيئاً، ليصبح الخير المطلق، صورة محققة واقعية للذات الإنسانية.

فالخير المطلق - الإله - عند ابن رشد، ليس قدرة جبارة، فاعلة مسيطرة على الواقع والإنسان، وإنما هـو غايـة أخلاقية إنسانية قصوى، ممكنة التحقق واقعياً - إنسانياً، يتحرك إليها الإنسان حركة العاشق للمعشوق، كما يصفها ابن رشد: "وليس هنا وجه إلاّ على جهة التصور بالعقل، الذي يتبعه الشوق، كما يحرك صورة العاشق المعشوق " فالإنسان يتحرك حركة شـوق، ولكنه شـوق معقلن، لتمثل الخير المطلق، واستملاكه واقعياً، فتستكمل بذلك ذاته، ويصبح الخير صورة لها بالفعل، بعد أنْ كان غاية قصوى غير محققة "إنَّ المحرك الأول الغير متحرك إنما هو محرك من جهة ما هو بالفعل - غاية قصوى. ع. ع- والمتحرك هو متحرك من جهة ما هو بالقوة التي فيه لأنْ يتحرك" لم فالحركة - أي الفعل - هي خاصية الذات الإنسانية، وهي حركة واقعية - موضوعية - حقيقية، لأن تحقق صيرورتها الإنسانية، وهي حركة واقعية - موضوعية - حقيقية، لأن تحقق صيرورتها

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلحيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٤١ / .

٢ - ابن رشد: تلخيص السماع الطبيعي ، ص / ١١٧ / .

من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل والمحرك الذي لا يتحرك - الإله - غاية أخلاقية قصوي، غير محققة إلا بالفعل الإنسانية " وبتحريكها للذات الإنسانية " بالعرض" \ " بالعرض" \ "

وليس بالذات، كسبب غائي للذات تستكمل بتصوره ذاتها. وهذا يبرز واضحاً حليًا في إجابة ابن رشد عن تساؤله: "وكيف يوجد السبب الذي هو غاية الأشياء الغير متحركة – للإله.ع.ع" إذ كان الذي هو بذاته وطبيعته غاية، فهو:الذي إليه يتحرك المستكملُ به، ليتم وجود بالاستكمال به" ٢. وبذلك، أحل ابن رشد الإله، مكانه الطبيعي، كغاية أخلاقية ومعرفية قصوى للإنسان، يمكن تحقيقها – بحدود النسبية الواقعية – بالفعل الإنساني المعقلن، العقلن، يمكنه تصور الإله كغاية قصوى، وبالتالي كمحرك للعقل الأن يتشوق إليه، ويحققه بالفعل الإنساني، كصورة محققة للذات للإنسانية، الناشطة، أي على جهة تصوره كمحرك للذات الإنسانية، لأن تتكامل بواسطة فعلها، وتحقق صورة الكمال، فالإنسان فاعل حقيقي واقعي، وفعله اجتماعي – تاريخي. وهذا ما استوجب بحث الواقع الاجتماعي عند ابن رشد، وبشكل عياني مشخص، حيث برزت واقعيته في معالجته لهذه المسألة، وبعد نظره في بحثه للبنية الاجتماعية – الاقتصادية والسياسية، للدول المسألة، وبعد نظره في بحثه للبنية الاجتماعية – الاقتصادية والسياسية، للدول ذات الأنظمة المختلفة – العادلة والجائرة، وبالتالي تحديده للعوامل الأساسية من أحل الوصول إلى مجتمع العدالة الاجتماعية "والمجتمع الأمثل".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه، ص / ١١٩ / .

<sup>ً -</sup> ويقول ما بالعرض، فإنما هو لاحق لما بالذات .

۲ - ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة، ج۱، ص / ۱۸٦ / .

فعلى الرغم من أنَّ تصنيف للدول، أخذ منحى مماثلتها بقوى النفس الإنسانية، إلاّ أنَّهُ اعتمد على عامل محوري من بين تلك العوامل، وهو وحود الملكية الخاصة، التي يمكن استغلال الآخرين بواسطتها، مما جعل تلك الدول القائمة عليها؛ غير عادلة تمثل مصالح الطبقات المسيطرة -أي المالكة - حكامها طغاة، مواطنوها عبيد أو كالعبيد، ونظامها نظام العبودية. وهنا تبرز ضرورة تحويلها إلى دول "مثلى".

يصنف ابن رشد أنظمة الحكم إلى خمسة أصناف:

أولها: النظام" الثيموقراطي" الملكي، وتقوم الرئاسة فيه على الطغيان المعنوي – أي على الشرف. يقول في حكامها: أنهم" سادة من حانب واحد... لا يهمهم إلا السعادة الحسية...والثراء" . ويضرب مثالاً على ذلك: دولة المرابطين في المغرب والأندلس" وينطبق ذلك على مملكة الذين يعرفون بالمرابطين. في البداية كانوا يقلدون النظام المعتمد على الشريعة ثم يحولوا إلى النظام الملكي، لوجود حب المال فيهم، ثم إلى نظام الإثراء" ٢.

ثانيها: نظام القلة الثريّة "الحكومة الأوليغارشية".وحكمهم حكم القلة، تحثهم رغبتهم على التملك، لذا فهم قلمة، وأكثر الناس في الدولة فقراء" " وبالتالي فحكمهم غير عادل.

ثالثاً: النظام الجمهوري " الديموقراطي ". " والنظرة الديموقراطية في المحتمع هي: "كل إنسان حر " وهذا يعني بأنَّ الإنسان يفعل ما يرغبه، ويمارس أي متعة يريدها " أ. و "كل إنسان يستطيع – وكما يرغب – أن

<sup>&#</sup>x27; – ابن رشد : شرح جمهورية افلاطون ، ص / ۲۱۰ – ۲۱۱ / .

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ۲۲۷ / .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ۲۱۲ / .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ۲۱۲ / .

يمتلك ما يريده " \. وحتى السلطة الحاكمة " لا توجد سلطة في مثل هذه الدولة، إلا برغبة الذين يقبلون الحكام " " و يجب أن يسمح للإنسان بكل ما يريده " " "."

هذه هي المبادئ النظرية الأساسية للدول الديموقراطية، القائمة على أساس الملكية الخاصة التي يمكن للمرء أن يستفيد منها كيفما يشاء، ولنلاحظ مدى تطابقها مع شعارات ومبادئ الثورة البرجوازية في زمن نهوضها. ولكن، لنرَ الواقع الموضوعي في هذه الدولة كما يراه ابن رشد بعينه البصيرة. بما أنَّ " الديموقراطية " قائمة أساساً على الملكية الخاصة، التي يمكن للمرء أنْ يستفيد منها كيفما يشاء، وسيادة العلاقة الاجتماعية التي تدعم هذه الملكية وتنمّيها بقوة القانون، لذلك؛ فالعامة سوف " يجبرون على دفع ممتلكاتهم، لأولئك الذين يدافعون عنهم. وهكذا تنشأ أخيراً طبقتان في المحتمع طبقة العامة وطبقة الجبابرة، كما هو الحال في دولة الفرس، وفي الكثير من دولنا الآن، في مثل هذه الحالة، تحكم العامة من قبل الجبابرة، ويفعل الجبابرة ما يريدون من أجل التملك، وهذا يقودهم إلى التعسف، كما يحدث في وقتنا الحاضر في دولنا. لكنَّ حب التملك يكبر عند العامة، لأن القوانين الأولية هي قوانين " ديموقراطية " وأخيراً لا يجد الإنسان نفسه مجبراً على الدفاع عن دولته، لأنه لا يملك ما يدافع عنه وهذا يحدث عندما يعتقد الناس أنَّ القوانين الأولية قد أُلغيت، وخاصةً عندما تصبح حياتهم تعتمد على الصيد والسرقة، ولكن عندما تقوى الحماسة فيهم، وتنمو إلى حد كبير، يصبح من المحال أن

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٤ / .

<sup>·</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٣ - ٢١٤ / .

للاحظ هنا رؤية ابن رشد التاقبة في حتمية تحول الدولة الديموقراطية القائمة على الملكية الحناصة ، إلى
 دولة تسيطر عليها الدكتاتورية العسكرية والتي تفقر العامة بالضرائب وتنوع أشكال الإستغلال وبالتالي تسحق
 الفكر الحر والممارسة الحرة التي نادت بهما

يحاربوا، ولذلك سيضطر ملوكهم إلى فرض الضرائب عليهم، وإذا رفض الحكام توزيع الممتلكات التي أخذوها عليهم بالتساوي، فسيكون ذلك صدمه للعامة، وهذا سيهز الأمراء، وسيجعل من الحاكم طاغياً " '.

بهذا النص الطويل والهام، تبرز قدرة ابن رشد، كعالم احتماع، قد استطاع أن يصّور البنية الاقتصادية - الاجتماعية والسياسية للدول "الديموقراطية" القائمة على الملكية الخاصة، واستطاع أن يبرز نقاط وعوامل التحول الأساسية في تلك البنية، وإفقار العامة واستلابهم، وثراء الحكام.

وبالتالي العوامل الأساسية لنشوء الصراع الطبقي، ومرحلة تأزمه واحتدامه، وتحول الجماهير إلى معدمين ومن ثم ثوار والحاكم إلى طاغية دكتاتوري. وبهذا لم يبق من الديموقراطية وشعاراتها المبنية على أساس الملكية الخاصة التي يمكن الاستفادة منها كيفما يشاء المرء، لم يبق منها سوى أداة إفقار وقهر وتعميه للجماهير.

ومع سيادة الحكم " الدكتاتوري" يسود الطغي، أمّا "بالنسبة للدولة الطاغية، فهي تلك الدولة التي يهدف مواطنوها إلى هدف واحد محدد هو:الطغي.الذي يمكّنُ "الإنسان من الحصول على غايته وغايته القصوى هي: الاستغلال أو الثراء أو السعادة الحسيّة، أو الرغبة في كل ذلك مجتمعاً " أمّا مهمة وغاية السلطة الحاكمة ممثلة في شخص الطاغي " غاية الطاغي غاية أنانية بحت. فهو يعمل جاهداً على تسخير كافة الناس لخدمته، ويعاملهم معاملة العبيد "". أمّا الجماهير العامة المسحوقة فهم " يشبهون العبيد وهم حقاً عبيد".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٤ - ٢١٥ / .

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٤ - ٢١٥ / .

<sup>-</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٦ / .

أ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٥ / .

ويخلص ابن رشد إلى نتيجة نهائية يصور فيها المجتمع القائم على الطغي والاستبداد يقول: "هذا المجتمع مغاير للمجتمع الأمثل، لأنه في المجتمع الأمثل، ينال كل مواطن نصيبه من السعادة التي تتفق وتتناسب مع قدراته " \." واضح أنَّ هذه الدولة - أي الدولة الديموقراطية القائمة على الملكية الخاصة. ع. ع - هي دولة العبودية، والبعيدة جداً عن الحرية " \.

وبكلمة موجزه يلخص ابن رشد رؤيته للدول غير العادلة "لا توجد دولة على الإطلاق، إلا تلك التي نحاول تأسيسها أمّا الدول البقية فهي في الحقيقة عدة دول. أ، وحتى ولو كانت في منطقه واحدة لأنَّ الإدارة السياسية بالنسبة لهم هي من أجل الاقتصاد، وليس الاقتصاد من أجل السياسة "

بهذه الخلاصة الهامة خلص ابن رشد برؤيته الواقعية، حول كافة أشكال الدول الظالمة، مبرزاً العامل الاقتصادي كعامل محدد في تقدم المجتمعات وبشكل خاص إسلوب الإنتاج فيها. معتبراً أنَّ كافة المجتمعات القائمة على الملكية الخاصة، التي يمكن استغلال الآخرين بواسطتها، تعتبر دولاً غير عادلة، وستنقسم إلى عدة " دويلات" متصارعة، وبالتالي فالنشاط الإنساني بشكل عام - في المجتمعات القائمة على الملكية الخاصة، يفقد حقيقة وغاية وجوده الإنساني، وسيحمل أحيراً معنى المؤسسات الاجتماعية السائدة فيه، والتي تحقق مصالح وغاية حاملي العلاقات الاجتماعية المسيطرة، والتي تتمثّل في تغريب الناس - جميعاً - تغريب المالك، وتغريب المستلب الملكية، وتغريب المنتوج الحضاري عن معناه الإنساني، ولكنه - وبذات الوقت - تخلق -

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٥ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٤٣ / .

<sup>-</sup> طبقات.

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٠ / .

هذه الحالة - إمكانية وشروط تجاوزها، وإعادة النشاط الإنساني إلى حقيقة وجوده، كمحقق لجوهر الإنسان وغاية وجوده الإنساني. وهذا ما تناوله ابن رشد محدداً المبادئ الموضوعية للمجتمع العادل، والشروط اللازمة لتحقيقها، معتمداً في ذلك على قدرة الإنسان الناشطة المتحررة، من عوامل الظلم والاستغلال، مصوراً الدولة المثلى بقوله: "إنَّ الدولة التي عزمنا على قيامها، هي بذاتها كبيرة، وتملك القوة، لأن مثل هذه الدولة ليس لها أي مجال قسري، وسلطتها السياسية تنبع منها " '. ويشترط لذلك، إلغاء الملكية قسري، وسلطتها الدولة ملكية لأي شخص كان، خصوصاً إذا كانت أنْ لا يكون في هذه الدولة ملكية لأي شخص كان، خصوصاً إذا كانت هذه الملكية خاصة، ويمكن للإنسان أنْ يستفيد منها كما يشاء " '.

ويرى ابن رشد، أنه بإلغاء الملكية الخاصة، التي يمكن استغلال الآخرين بها " لن تكون بين الناس عمليات بيع وشراء بالذهب والفضة، وبالتالي فنحن لا نحتاج للذهب والفضة في الدولة على الإطلاق" ويضرب مشالاً على ذلك، يجيب فيه على التساؤلات حول كيفية قيام التبادلات التحارية والعلاقات الاقتصادية بين المواطنين في تلك الدولة، وعن كيفية حل الصعوبات الناجمة عن إلغاء التداول النقدي يقول: " فلاح ما -مشلاً - لا يملك شيئاً ليعطي الحداد، بدلاً من المحراث الحديدي الذي يريده، عدا المأكولات، فإذا كان الحداد لا يحتاج للزاد أو المأكولات، لكنه يحتاج للباس، على سبيل المثال، أو أي شيء آخر، فعملية البيع بينهم لا تتم، لهذا يجب عليهم أن يضعوا شيئاً يحمل كل شيء، عندها إذا أعطى الفلاح هذا الشيء عليهم أن يضعوا شيئاً يحمل كل شيء، عندها إذا أعطى الفلاح هذا الشيء

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥١ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤٨ / .

<sup>ً -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص / ١٤٨ - ١٤٩ / .

للحداد؛ بدلاً من المحراث الحديدي، يكون الحداد قد أخذ شيئاً نافعاً له ويريده، وهكذا بالنسبة لكافة المواطنين، فعندما نأخذ من الفلاحين؛ والذين ينتجون الأغذية التي يحتاجها كافة المواطنين وتجمعها، وعندما يأخذ الحداد المنتوجات التي يحتاجها المواطن، وكذلك الحائك والمعماري والآخرين، عندها سنحتاج في الدولة إلى مخزن كبير، تخزن فيه كل هذه المنتوجات والأغذية، وتوزع فيما بعد على المواطنين حسب الحاجة إليها " أ.

بهذا النص الهام، استطاع ابن رشد، التوصل إلى حقيقة إلغاء الصراع الطبقي بشكله المحتدم والمتأزم، وصولاً إلى تجاوزه. وأنْ يحدد ويبين الكيفية في عملية إلغاء الملكية الخاصة؛ التي يمكن استغلال جهود الآخرين بواسطتها، وإلغاء التداول النقدي عامة، والمولد للقيمة الزائدة خاصة، واستطاع -بالتالي - الوصول إلى هدف إنساني، نبيل وواقعي، وهو "التوزيع العادل للمنتوجات بحسب الحاجة إليها ". وهذا يستلزم ضرورة الترابط الشامل مع الشروط الأخرى، لبناء المجتمع "الأمثل" المتضمن والمؤلف من الذوات الإنسانية القادرة على استكمال ذاتها إنسانياً. وهي:

يجب أن يحكم الفلاسفة هذه الدولة: بما يمتازون به من وعي، عميق وشمولي، لمعالجة واقع الحال، والعمل على إيجاد العوامل الأساسية، وتوافقها وانسجامها؛ لتحقيق الغاية القصوى للفرد والدولة والمحتمع، وتتلخص المهمة الأساسية للحكام - الفلاسفة - في إلغاء سبب ألانقسام الطبقي داخل المحتمع، "انقسام الدولة الواحدة إلى عدة دويلات، وخلق الانسجام والإلفة فيما بينها. وهذا يعتمد على التنشئة الاجتماعية، والتربية الهادفة لبناء محتمع العدالة، وبالتالي يجب على كل مواطن، أن يعمل في العمل الذي يناسب

<sup>· -</sup> المصدر السابق نفسه ، ص ١٤٨ - ١٤٩٩ / .

<sup>&</sup>quot; – وكنا قد ذكرنا ذلك باعتباره سبب جوهري وهو إلغاء الملكية الخاصة التي يمكن استغلال الغير بسببها .

طبيعته " ' وبحيث يكون عمل الفرد متناسباً، ومبرجحاً ومنهجاً مع خطة الدولة، التي تهدف تحقيق الغاية القصوى من وجودها، وهي تحقيق العدالة الاجتماعية التي تجعل الذات الإنسانية - عامة - قادرة على استكمال ذاتها " إنه من المناسب لكل شخص، في هذه الدولة، أن يخلص بالولاء لإحدى قدرات الدولة وبشكل خاص القدرة التي تناسبه بالطبع " ' وبذلك، يعمل الجميع، كل بما يناسب قدراته وخصائصه ومواهبه وبما يتناسب مع توجهات الدولة، ويضمن البقاء للمجتمع وتطوره، فلا وجود للعاطلين عن العمل، الذين يعيشون على استغلال جهد الآخرين، ك " ذكور النحل " كما يصفهم ابن رشد.

وبذلك تزول الطبقات "الدويلات "من المجتمع، بزوال أسباب وجودها، وبزوالها ينتهي الصراع بين الطبقات، وخاصة الحاد منه والمتأزم، وذلك بإلغاء الملكية الخاصة، وإحلال الملكية العامة مكانها، ويبقى الصراع اللاطبقي الذي يحل بالمناقشة الواعية. خاصة وأنَّ حكومة الفلاسفة، هي العقل المدبر والمرشد لقيادة المجتمع والدولة، والمشرفة على تنشئة شخصيات مواطنيه العادلة "سيتحقق هذا؛ عندما ينسجم عمل الحكام والناس بالإقناع، ويحافظوا على ما يتطلبه القانون...وبالتالي فإنَّ هذه الدولة ستنهض بطريقة الإقناع، لوجود العدالة الذاتية في كل فرد منهم "أ.

وبذلك، تسود علاقات التعاون الأحوي، والمحبة بين كافة المواطنين " حيث أنَّ الحكام والعامة يساعد بعضهم بعضاً، لتحقيق وإغناء، غاية الحكمة

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥٣ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦٠ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢٢٥ - ٢٣٣ / .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٦٠ / .

في الكمال. فالحكام يساعدون العامة للوصول إلى سعادتهم، وبذلك نقول عنهم قادة " \ . وتصبح " الدولة المثلى، بكل أجزائها - كالجسد الواحد " \

فنحافظ على وجودها وتقدمها بشكل لانهائي" هذه الدولة، عندما تأتى إلى الوجود، لا يمكن أن تفنى بسهولة " " في تلك الدولة " المثلمي " العادلة، والمبنية أساساً بذوات إنسانية عادلة، يعمل الجميع؛ كل بحسب قدراته؛ وبما يتناسب مع طبيعته وميوله، وينال كل ما يلبي حاجاته، لذلك تتوجه كافة الجهود والنشاطات لتحقيق غاية الإنسان من وجوده "غاية الإنسان ككائن طبيعي، أنْ يرقى بوجوده إلى الوجود الذي يلائم طبيعته " أ. ولكن، ما الوجود الذي يلائم طبيعته، ويحقق بالتالي غايته القصوى؟ وهـل للإنسان غاية من وجوده غير إشباع حاجاته الضرورية ككائن طبيعسي؟... الإنسان ككائن طبيعي، موجود على جهة الضرورة، لذا، يجب أن يكون لـه غاية، لأنَّ كل كائن طبيعي له غايــة، وهــذا بيَّـن في العلـوم الطبيعيــة، لكـنُّ أفضل الكائنات هو الإنسان " °. فإذا كانت كافة الموجودات الطبيعية تتحرك لتحقيق الغاية من وجودها، فترقى من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل في صيرورة مستمرة ،وبحركة صاعدة وجودياً، فحريٌّ بالإنسان - وهو أرقى هذه الموجودات - أنَّ يتحرك مما همو قوي عليه، إلى الوجود الممكن التحقيق؛ فالوجود المحقق بالفعل، في صيرورة مستمرة، لتحقيق الغايسة القصوى من وجوده وهي: العدالة الاجتماعية -الإنسانية، والتكمل بالفضائل والقيم الإنسانية واستملاكها.

١ - المصدر السابق نفسه ، ص / ٢١٦ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٥١ / .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المصدر السابق نفسه ، ص / ۲۱۹ / .

المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۷۲ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۸۳ / .

ويحدد ابن رشد هذه الغاية، ويربط تحققها بالوجود الاجتماعي للإنسان. فإن كان الإنسان كائناً طبيعياً عاقلاً "ناطقاً" وصانعاً محوّلاً، فهو كائن اجتماعي بالطبع، لا يستطيع تحقيق الغاية من وجوده إلاّ ضمن المذوات الإنسانية الأخرى والوجود الاجتماعي، وضمن دولة "مثلى" معينة تستحوذ شروط تحققها "وباعتبار الإنسان فقط؛ يستطيع أن يوجد في هذه الدولة، لذا فهو يستطيع انْ يحقق غايته، لا نه جزء من الدولة " ا فالنشاط الإنساني نشاط اجتماعي بالضرورة.

لهذا، فلنبحث مع ابن رشد - في تحديد الغاية أو الغايات الإنسانية التي لا تتحقق إلا ضمن الجماعة، أي ضمن النشاط الإنساني الاجتماعي الغائي.

الغايات الإنسانية متنوعة، ذلك لأن الفضائل الإنسانية -التي هي غايـات -متنوعة. وهنا يعرض أبو الوليد -وكعادته في البحث -آراء ووجهات نظر مخالفيه في الرأي، ثم يعرض رأيه، وينسبه في أكثر الأحيان - إلى أرسطو أو أفلاطون.

يرى ابن رشد أن بعضهم يقصر الكمال الإنساني على: إشباع الحاجات الضرورية "الغاية الإنسانية هي فقط حماية الجسد والحواس، لذا فوجهة نظرهم "على جهة الضرورة" والغاية التي يعملون من أجلها ضرورية أبضاً".

ويرى آخرون أنه "يجب أن لا يقتصر الإنسان في وحوده على ضرورات الحياة؛ وإنما له غاية أخرى، وهي استملاك شيء أسمى؛ من الوقوف عند ما هو ضروري " ".

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٤ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٤ / .

<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٥ / .

ولكن ما هذا الشيء السامي؟...

هنا أيضاً يصنف ابن رشد أصحاب هذا الرأي إلى عدة أصناف، - بحسب نوع الفضيلة - الغاية المستهدفة - فبعضهم يرى أنها "الصحة، وبعضهم يقول الشرف، وبعضهم يقول السعادة " \. لكن مفهوم السعادة، مفهوم ضبابي غير واضح، ويتطلب التحديد، فبعضهم يقول أنها اللذة الحسية" وبعضهم يرى أنها "المعرفة الحقيقية للموجودات كما هي " ".

وهنا انتقل ليبحث في الفضائل والكمالات الإنسانية التي هي غايات، وغايات قصوى للنشاط الإنساني. وكيف يمكن للانسان أن يمتلك هذه الغايات ويتكمّل بها؟...

وليبيّن رأيه يلجأ - كعادته - للمناقشة العقلية، معتمداً على مقولات أرسطو في العلوم الطبيعية أولاً، وفي علم النفس، وعلم ما بعد الطبيعة ثانياً.

يرى ابن رشد -كما مر معنا سابقاً- أن الموجودات الطبيعية متغيّرة - من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، في صيرورة "حدوث " مستمرة لذا " فإن البحث من قبل العلوم الطبيعية في الغاية، هو بحث في صورة المادة الطبيعية" أن بينما البحث في الكمالات الإنسانية، كغاية إنسانية.

فلا يمكن الاكتفاء بالإنسان كموجود طبيعي " بالنسبة للكمالات الإنسانية، لاشيء إلا المزاج الطبيعي - أي الإنسان كموجود طبيعيي.ع.ع-فهو البداية التي تؤدي إلى بلوغ الغاية، ولكن؛ بما انه لا يوجد قوة كافية في

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٥ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٥ - ١٨٦ / .

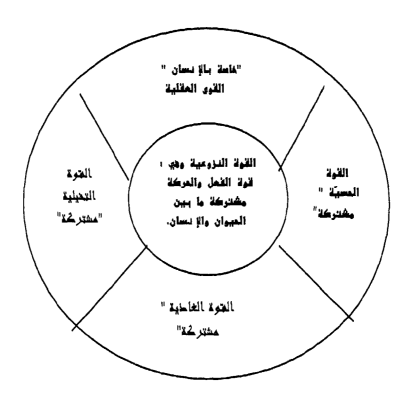
<sup>&</sup>quot; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٥ - ١٨٦ / .

أ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٨٧ / .

مزاجه الطبيعي، يمكن أن تؤدي وتحقق الكمالات الإنسانية بشكلها التام، فيمكن أن تتأتى - أي الكمالات.ع.ع - من قبل الإرادة والدراية العقلية... ومن هذه الناحية تكون العلة الفعالة لتحقيق الكمال الإنساني، هي الاختيار" المعتمد على المعرفة العقلية.

لهذا، فالمعرفة العقلية - عند ابن رشد- هي المصدر الأساسي للإلزام القيمي الخلقي، لتحقيق الكمالات الإنسانية والفضائل، كغائية إنسانية قصوى، وبهذا يتفق مع «هيراقليطس وأرسطو» ويعتبر الأساس لتعاليم «كنط» في مصدر الإلزام الخلقي.

ولتوضيح ذلك، يلجأ أبو الوليد إلى حقيقة الذات الإنسانية، دون سواها، من قوى خارج الطبيعة، حيث تتكون الذات من الجسد والنفس، فالإنسان يشترك ببعض القوى والقدرات مع بقية الكائنات، ككائن طبيعي، من الناحية البيولوجية، لكن ما يميزه ويخصه - دون غيره- كنوع إنساني هو: القوة الناطقة في النفس الإنسانية، والنفس هذه هي: صورة لجسم طبيعي آلي، كما عرفها ابن رشد عن أستاذه أرسطو؛ تتكون من عدة قوى: القوة الغاذية - القوة الحسية - القوة التخيلية - القوة العقلية - والقوة النزعية.



## • مخطط تمثيلي لقوى النفس – لدى الحيوانات – والإنسان.

و. عما أنَّ النفس الإنسانية تتكون من عدة قوى - مشتركة مع الحيوان - وخاصة بالإنسان. وإنّ ما يميزه ككائن عقلاني - أخلاقي - إنساني، هو القوى العقلية. وبشكل أدق هو: النزوع المعتمد على كافة القوى - المشتركة

والخاصة ولكنْ، بحيث يكون العقل مهيمناً عليها، وبما يتناسب والبراهين والخاصة ولكنْ، بحيث يكون نزوع الإنسان، نزوعاً عقلانياً - أخلاقياً - إنسانياً.

بذلك: تكون الكمالات والفضائل الإنسانية متنوعة، حسب تنوع أصناف وأشكال قوى النزوع الإنساني – الموجهة من قبل العقل – والمحققة لهذه الكمالات، ويخص ابن رشد منها ثلاثاً:

«الكمالات الإنسانية ثلاث: فضائل نظرية، فضائل أخلاقية، فضائل صنائعية» .

وهذه الفضائل - الكمالات - مترابطة متكاملة كما هي قوى النفس مترابطة متكاملة، تعكس وتستجيب وتحنول الوجود المادي - الطبيعي والاجتماعي - خارج الذات الإنسانية، بحيث يرقى الإنسان بها إلى الكمال الأقصى " وأنَّ الكمالات الإنسانية موجودة من أجل بعضها، وهكذا فإن فضيلة واحدة فقط، من بين الفضائل، وجدت بقية الفضائل من أجلها، وهذا هو الكمال الأقصى للإنسان، والسعادة القصوى " .

وهذا الترابط الجدلي بين الكمالات والفضائل الإنسانية، بماثل الترابط الجدلي لقوى النفس الإنسانية وكلها - أي قوى النفس الإنسانية - تحقق الكمالات الإنسانية وتكتمل بها، فتستكمل الذاب الإنسانية وجودها الإنساني.

وكما أنَّ قوى النفس الإنسانية موجودة من أجل بعضها، وكلها موجودة من أجل القوة الناطقة - والقوة النزوعية المعتمدة على القوة الناطقة، أي

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ۱۸۹ / .

٢ - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٩٠ / .

عملياً نظرياً، فإنَّ الفضائل والكمالات الإنسانية النظرية - الصنائعية - الأخلاقية - مترابطة حدلياً لتحقق (إنسانية الإنسان في وحوده الاحتماعي الإنساني وعلى نحو تحويلي نظري غائي تاريخي) فالغايبة القصوى للوجود الإنساني هي تحقيق إنسانيته. يقول ابن رشد « فغاية الإنسان ككائن طبيعي، أن يرقى إلى ذلك الوجود الذي يلائم طبيعته » ويحدد هذا الوجود - الكمال - الذي يلائم طبيعة الإنسان، بشكل واضح لا لبس فيه بقوله: «إنّ الإنسان، وإنْ كان موجوداً من قبل علل كثيرة، فإنْ علته التي هو بها موجود بذاته هي: الإنسانية لأنه إنسان بذاته».

بهذا نصل مع ابن رشد إلى تحديد واقعي موضوعي، لمفهوم الغائية الإنسانية، فهو صيرورة استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني على نحو احتماعي - تاريخي. فالإنسانية هي حاصية الإنسان الجوهرية الممكنة التحقق واقعياً، من الوجود بالقوة لذاته، إلى الوجود المحقق بالفعل، وبتكاملها وصيرورتها تتحقق سعادته، وبتحقق سعادته يحقق استكماله لذاته إنسانياً - على نحو احتماعي - تاريخي من جيل إلى جيل.

وبهذا نقلنا - ابن رشد - من مفهوم ضبابي؛ للسعادة الإنسانية كغاية قصوى للوجود الإنساني وخارج الطبيعة، إلى مفهوم واقعي - اجتماعي - تاريخي، وبذلك تجاوز سابقيه من الفلاسفة، وبلغت فيه الفلسفة العربية الإسلامية ذروتها، بنقله ما هو غائي وخارج الطبيعة، إلى خاصية جوهرية في ذات الإنسان، ممكنة التحقق اجتماعياً - تاريخياً، على نحو جدلي، فكما أنَّ المعرفة الحسية للموضوع الماديّ الحسيّ، من أجل المعرفة العقلية النظرية به، والكمالات الحسيّة من أجل الكمال النظري، أي عبر العلاقة الجدلية بين ما

<sup>&#</sup>x27; - المصدر السابق نفسه ، ص / ١٩٢ / .

 $<sup>^{7}</sup>$  – ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ، ج $^{7}$  ، ص $^{7}$  ،  $^{7}$ 

هو حسّي وما هو نظري، ذلك أنَّ " المعقول كمال العاقل وصورته" فإنَّ «أول الفكرة » لذلك فالنشاط «أول الغمل آخر الفكرة » لذلك فالنشاط الإنساني - العملي التحويلي - النظري - في ترابطه، والكمالات الإنسانية في ترابطها، تضمها وحدة جدلية مترابطة متكاملة، لكن الوحدة الجدلية هذه، ذات وجود ضروري، وهو وجود النشاط العملي التحويلي والمعرفي المشخص، والكمالات الحسيّة لبقاء الإنسان وتكاثره، ووجوده "على جهة الأفضل " وهو النشاط الإنساني - العملي التحويلي والمعرفي النظري والكمال النظري على نحو أحلاقي غائي، من أجل تحقيق السعادة الإنسانية وهي وجوده الاجتماعي - التاريخي - إنسانية.

ويتمظهر ذلك على نحو استكمالي، إذ أنَّ جميع الكمالات الإنسانية ليست موجودة فينا على تمامها منذ البداية، فهي ليست فطرية أو أنها هبة من خارج الطبيعة؛ وإنما هي نتاج النشاط الإنساني التحويلي المعقلن " ما نستطيع أن نقوله عن الكمالات الإنسانية، أنها تشبه العلاقة بين الموجودات الطبيعية المتحركة فكما أنَّ القوة العقلية غير موجودة فينا - منذ البداية - على كمالها الأخير، كما شرحنا لتونا في العلوم الطبيعية؛ إنَّ الوجود بالقوة سيخرج إلى الوجود بالفعل، كذلك يمكننا الوصول إلى الكمال الأقصى - لدى الإنسان. ع. ع - وأنَّ ذلك يتحقق بالاختيار " ".

وبهذا نخلص مع ابن رشد إلى أنّ الغاية القصوى للإنسان هي تحقيقه إنسانيته وهي خاصية ذاتية - اجتماعية - تاريخية - تنشط وترقى إليها

<sup>&#</sup>x27; - ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ص / ١٤٨ / .

٢ - ابن رشد: تلخيص النفسس ، ص / ١٠٠٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> – ابن رشد : شرح حمهورية افلاطون ، ص / ۱۹۰ / .

الذات الإنسانية القائمة على الفعل التحويلي المعقلن والمشروط تحقيقه " بإزالة العوائق " أمام الصيرورة - صيرورة الموجودات الطبيعية، وصيرورة الذات الإنسانية في عملية تحويلها،للوجود الماديّ من ذاته لذاتنا. والعوائق تلك، منها ما هو نتاج الوجود الطبيعي، ومنها ما هو نتاج الوجود الاجتماعي المعوّق - وغير الملائم - للقدرة الإنسانية على تحقيق الفعل المختار، الملائم لتحقيق إنسانية الإنسان. لهذا تعتبر السعادة الإنسانية هي حياة الذات الإنسانية،وقد استكملت ذاتها إنسانياً، بعد إزالة العوائق.

بهذا فهم - ابن رشد- معنى الغائية الإنسانية، إنها استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، باستملاكها الفضائل الإنسانية الأخلاقية، عبر عملية تحويلها الوجود الطبيعي والاجتماعي، ووجودها ذاته، لذاتها، ضمن قانونية التحويل في واقع اجتماعي، وتمرحل زمين تاريخي وبذلك، تجاوز ابن رشد فهم الغائية الإنسانية كمعرفة، وإنما كواقع حياتي ناشط، ومعاش، أي كواقع اجتماعي تاريخي مصاغ، من قبل الذات الإنسانية. فكم من عالم يعيش حياة العبودية، أو أشبه ما تكون بالعبودية في واقع اجتماعي ظالم. فبين معرفة الغاية وبلوغها بوناً شاسعاً، وهو الفعل الحر، ولا يكون الفعل حراً؛ إلا إذا كان عرراً للذات الإنسانية، وهذا لن يكون؛ إلا في ظروف اجتماعية وطبيعية، مصاغة ذاتياً بحسب قانونية صيرورتها، تفسح من خلالها للذات الإنسانية تفعل فعلاً حراً غائياً، يحقق ذاتها الكاملة، لهذا فعملية استملاك الذات الإنسانية المتماعية، تمكّن الذات الإنسانية أنْ توجد ذاتها، ذاتاً حرة، وحريتها هي في اختيارها الفعل الحرر، الذي يحقق وجود وتمظهر جوهرها الإنساني واقعياً - احتماعياً.

وهنا يمكن أنْ نخلص إلى:

أولاً: إنَّ التطور العلمي، وعقلنة صياغة الطبيعة والمجتمع إنسانياً هـو المقدمة،والقاعدة الأساسية التي لابد منها،لتستكمل الذات الإنسانية وجودها الإنساني.

ثانياً: لايمكن للمعرفة أن تكون قوة محررة، ومحققة لجوهر الإنسان وغايته الإنسانية، إلا إذا تحسدت فعلاً إنسانياً، ليس في عقول الناس، وإنما في نشاطهم الفاعل، فالإنسانية كغاية تبقى فاقدة المعنى، إلا إذا تحولت فعلاً يحقق ذات الإنسان، بمضمونها وشكلها الإنساني.

ثالثاً: النشاط الإنساني الذي يحقق استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنساني، نشاط اجتماعي - تاريخي، فكما أنه نشاط تحويلي - معرفي - أخلاقي غائي؛ فهو نشاط اجتماعي - تاريخي.

فكما أنّ ابن رشد تجاوز فهم الحرية الإنسانية، كضرورة يدركها الوعي، فإنه تجاوز فهم الغائية الإنسانية ،كغائية أخلاقية قصوى وغير محققة، وذلك عبر تأكيده ضرورة تحويل وصياغة العالم الخارجي - الطبيعي والاجتماعي - والداخلي لذات الإنسان، بحيث تستكمل الذات الإنسانية وجودها الإنساني بامتلاكها الفضائل الأخلاقية ، بحيث تصبح كمالات إنسانية محققة في ذات الإنسان.

وإن كان أبو الوليد قد اهتم بالجانب المعرفي، في مسألة الغائية الإنسانية، فإن اهتمامه به الماتي باعتباره أساساً نظرياً - تقويمياً - تقيمياً للنشاط الإنساني كمحقق واقعي - احتماعي - تاريخي، للغائية الإنسانية تحقيقاً يؤدي لسيطرة الإنسان على القوانين الطبيعية، والاجتماعية والذاتية العمياء، هذه السيطرة التي لا تكون ممكنة، إلاعن طريق تحويل القوانين إلى أسس للأفعال

الإنسانية،يدركها الوعي على نحوٍ تقويمي وتقييمي بما يناسب استملاك الغائيـة الأخلاقية إنسانياً.

وقد جاء هذا الفهم - واقعياً موضوعياً من خلال تأكيد ابن رشد ضرورة إلغاء القاعدة المادية، والموضوع الجوهري للطغي والاضطهاد، وهي الملكية الخاصة التي يمكن استثمار جهود الآخرين بها، وإحلال الملكية العامة مكانها، ضمن توجهات الحكومة العقلانية، حكومة الفلاسفة التي تشرف على تنشئة الأجيال، تنشئة تبتغي تحقيق العدالة الاجتماعية، بالعلاقة مع تحقيق العدالة الذاتية للنفس البشرية، ووضع الرجل المناسب في المكان المناسب كما يقال انطلاقاً من رغباته وإمكانياته وميوله، وتحقيق الانسجام العام في المحتمع، بإلغاء الأسس الموضوعية للصراع الطبقي، وكسب الإنسان ما يحتاجه - مادياً ومعنوياً. هذه كشروط موضوعية، صاغها الإنسان في الدولة المثلى، وصاغته كذات إنسانية " مثلى " تستكمل ذاتها إنسانياً، باستملاكها الفضائل الأخلاقية، لتصبح كمالات إنسانية عققة احتماعياً - تاريخياً...



### خاتمة

... لقد بلغت الفلسفة العربية الإسلامية ذروتها؛ على يدي ابن رشد؛ ليس بانعطافها الكبير من الفهم الفلسفي للطبيعة إلى الفهم الفلسفي للتاريخ فحسب؛ وإنما بتحويلها الوجود الطبيعي والاجتماعي من الوجود بذاته إلى الوجود لذاتنا،، كذات إنسانية. ومن هذه اللحظة؛ أخذت فكرة الغائية تصبح مدركة الاعلى أساس المبدأ الطبيعي فحسب؛ وإنما على أساس المبدأ الاجتماعي - التاريخي. فانتقل الاهتمام من الطبيعة ليشمل الذات الإنسانية - كجزء من الطبيعة - ولكنها كذات فاعلة ناشطة مخولة للطبيعة والمحتمع ولذاتها، لتحقق ذاتها الإنسانية كغائية قصوى لها، عسر التاريخ الاجتماعي للناس، وذلك من خلال إدراكها أسباب التناقض في المحتمع بين الذات الإنسانية والوجود الاجتماعي.

ورأى - ابن رشد- أنَّ المهمة الأساسية للفلسفة هي: تحقيق المذات الإنسانيّة الكاملة، وذلك بإلغاء التناقض الاجتماعي وإزالة عوامل الكبح أمام التقدم الاجتماعي - الإنساني، من خلال تنشئة الأجيال، وممارستها العمل المناسب، والنابع من ذاتها، ضمن وجود اجتماعيُّ؛ ألغيت فيه الشروط الموضوعية لتكوين الأنانية الذاتية؛ وذلك بإزالة الملكية الخاصة التي يمكن استثمار جهود الآخرين بواسطتها، وإيجاد ذات إنسانية اجتماعية أخلاقية متكاملة، تعمل على استكمال ذاتها، عبر استكمال ذوات الآخرين، بنشاط واع مبدع - أخلاقي على نحو تقويمي - تقييمي غائي.

فمهمة الإنسان لدى ابن رشد، ليست تغيير ذاته معرفياً فحسب، وإنما تغيير الذات الإنسانية لذاتها، وللعالم الطبيعي والاجتماعي عملياً، مما يؤدي إلى

إيجاد ذات مبدعة مستكملة لذاتها إنسانياً. وهنا يبرز الجانب التقدمي لفلسفته، فلسفة نقدية مكافحة للفكر النصي الجبري التبريري، الذي أوّل التاريخ الاجتماعي للناس؛ إلى تاريخ بجسيد لفكر وإرادة إله جبري متسلط، وهو بالحقيقة فكر الحامل الاجتماعي؛ والحامي؛ والمكرِّس لهذه الأفكار من الطبقات الإجتماعية المسيطرة. وهذا ما جعل من فلسفة ابن رشد فلسفة واقعية متتوجه إلى التاريخ الواقعي للناس الصانعين لذواته م عبر صنعه لتاريخهم، وهذا بذات الوقت ما جعل من فلسفته فلسفة مادية، تنطلق من دراسة ، وفهم العالم الطبيعي والاجتماعي، كواقع موضوعي، مستقل عن الذات الإنسانية المتعرفة، إلا أنه القابل لأن يُعرف، ويحول من قبل الذات الفاعلة العارفة، ضمن آلية التغيير فيه.

\* \* \*

لهذا، فالعلاقة متلازمة بين الذات الإنسانيّة والموجودات الطبيعية، وبينها وبين الناس الآخرين.

إذ أنَّ الإنسان بقدر ما يحتاج الآخرين، ويهتم بهم، بقدر ما يشعر بالحاجة الإنسانية للموجودات الطبيعية، ويرى فيها شرطاً لا للوجود الطبيعي فحسب، وإنما – وبالدرجة الأولى – شرطاً للوجود الاجتماعي. فعلاقسة الإنسان بالموجودات الطبيعية، لا تؤخذ وتقاس من زاوية امتلاكه لها، وإنما من زاوية تلبيتها حاجة إنسانية، أي من زاوية كونها أداة استمكال للذات الإنسانية.

لكن علاقة الذات الإنسانية بالموجودات الطبيعية، مرتبطة موضوعياً، بعلاقة الذات الإنسانية بوجودها الاجتماعي، وصيرورته التاريخية. بكلمة أوضح: أنَّ شكل النظام الاجتماعي هو المحدرد للعلاقة بين الذات الإنسانية والوجود الطبيعي، ففي المجتمع ينكشف الموجود الطبيعي، والناس الآخرين

للذات الإنسانية؛ إمّا للتملك واستغلال الآخريسن، وإمّا للاستخدام أو استكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانيّ.

إذاً، في الوحود الاجتماعي تنجلى العلاقة بين الذات الإنسانية والوجود الطبيعي؛ إمّا تغريباً عن حقيقة الذات الإنسانية، أو استكمالاً لها. فعلاقة الذات الإنسانية بالموجودات الطبيعية، وبالناس الآخرين، وبذاتها، ليس إلا نتاجاً للوجود الاجتماعي، والعلاقات الاجتماعية المعاشة، لذلك، وجب تغيير شكل الوجود الاجتماعي؛ بما يتناسب واستكمال الذات الإنسانية وجودها الإنسانية، فهو الشرط الحاسم والمحدد لذلك.

من هنا يأتي تاريخ التقدم الاجتماعي، نحو مجتمع العدالة الاجتماعية - المجتمع الأمثل - تاريخ سيطرة الإنسان على واقعه الطبيعي، بحيث يلبي حاجة الذات الإنسانية "على جهة الضرورة؛ وعلى جهة الأفضل" فيكون شرطاً موضوعياً التكامل الذات الإنسانية، كذات اجتماعية، وتطوير قواها الإبداعية، وعلاقاتها وأشكال معاشرتها، بحيث تصبح علاقة الإنسان بعملية بالموجودات الطبيعية، وبذوات الآخرين علاقة إنسانية. فالإنسان بعملية تحويله وتسخيره للعالم - الطبيعي والاجتماعي، من الوجود بذاته إلى الوجود لذاته - لذاته - لذات الإنسان - يحوّل ذاته كإنسان - كجوهر إنساني - ويصيغ قواها وعلاقاتها الإنسانية.

على هذا النحو، لا يعتبر الإنسان فاعلاً في الوجود الطبيعي والاجتماعي فحسب، بل فاعلاً مغير أ لذاته أيضاً، ومن خلال النشاط الإنساني هذا، يستكمل الإنسان ذاته الإنسانية، عبر تغييره الشروط والعلاقات الاجتماعية التي تمنحه الصفة الأساسية للتعامل مع الوجود الطبيعي؛ تعاملاً إنسانياً، يعطي الذات الإنسانية إمكانية استكمال ذاتها إنسانياً، أي تحقيقها لغائيتها وصولاً لسيطرة الجوهر الإنساني فيها.

بهذا الفهم لا يظهر الإنسان ذاتاً فاعلة فحسب؛ وإنما ذاتاً مطورة لذاتها، في صيرورة مستمرة ولانهائية. فالغاية القصوى لفعالية الذات الإنسانية، والتي هي استملاك" الخير المطلق" هي أنسنة الإنسان لذاته، وتطويرها واقعياً، من خلال أنسنته لعلاقاته الاجتماعية، التي تنعكس في أنسنته لعلاقاته بالموجودات الطبيعية، وهذه هي ميزة الذات الإنسانية. وبذلك يصطبغ نشاط الإنسان في المجتمعات الطبقية، والقائمة على أساس الملكية الخاصة التي يمكن استثمار الآخرين بواسطتها، بغربة الإنسان عن ذاته، وعن مجتمعه، بينما يعتبر نشاط الإنسان في مجتمع العدالة الاجتماعية " المجتمع الأمثل" موجه على نحو غائي لاستكمال الإنسان لذاته ،كذات اجتماعية - إنسانية. فالفعل غائي لاستكمال الإنسان الذاته ،كذات اجتماعية - إنسانية. فالفعل الإنسانيّ؛ إمّا خارجياً عن حقيقة الذات، ومغرباً لها، وإمّا داخلياً ومطوراً لها، وهذا قائم أساساً على شكل الوجود الاجتماعي، ومستوى العلاقات الاجتماعية. من هنا جاءت تعاليم ابن رشد، من أجل بناء المجتمع الأمثل، تعاليم إنسانية واقعية.

بهذا، ينتج: انَّ الواقع - الطبيعي والاجتماعي - الحَّول والمسخَّر من قبل الذات الإنسانية والأجيال المتعاقبة، هو الشكل الخارجي للذات الإنسانية، أمَّا المضمون والمحتوى الداخلي، فهو مستوى استكمال الإنسان لذاته ذاتاً اجتماعية - إنسانية - فماذا تعني الغائية الإنسانية، إذا لم تكن سيطرة الإنسان على قوى الطبيعة والمحتمع، وعلى قواها ذاتها؟!... وماذا تعني الغائية الإنسانية، إنْ لم تكن اظهاراً تاماً لمواهب الإنسان، وقدراته الإبداعية، وتكاملها في شخصية إنسانية حيرة وخيرة باطلاق.

إذًا، فتسخير الإنسان لواقعه، هو تسخيره لذاته، أي استكمال لها في صيرورة مستمرة ولانهائية، وبهذا الشكل فإنَّ النشاط الإنساني يعني: تحقيق الذات الإنسانية الكاملة، أي الإنسانية، واستكمالها لذاتها لا يأتي عبر إيجاد

الشكل الاجتماعي، وقانونية وكيفية تغيّره فحسب، وإنما يعود إلى ممارسة فعل التغيير، بما يتناسب وتلك القانونية.

فاستكمال الذات إنسانيتها، هو تحررها من العلاقات الاجتماعية غير العادلة، بتحويلها إلى علاقات اجتماعية عادلة، في نظام اجتماعي عادل، يسمح للإنسان تحقيق وجوده الإنساني المتكامل، عبر تحقيق الشروط الموضوعية والذاتية الذات الإنسانية في مجتمع إنساني، من إلغاء للملكية الخاصة التي يمكن استثمار الآخرين بواسطتها، وتنشئة وخلق الإنسان الجديد العادل، وتوزيع للحاجات حسب الحاجة إليها، في مجتمع يسعى إلى استكمال غائبته الإنسانية، يسوسه ويوجهه الفلاسفة.

### وهنا يكمن الطابع الثوري التغييري في فلسفة ابن رشد.

بذلك، يبدو جلياً، أنَّ الفعل الاجتماعي للإنسان، ليس تغييراً للنظام الاجتماعي بعلاقاته الجبرية والكابحة للتقدم فحسب، وإنما هو تغيير للذات الإنسانية، بحيث تملك السيطرة على أشكال التغيير، وحلق ذوات إنسانية اجتماعية متكاملة، في مجتمعات إنسانية متكاملة.

والجوهري في مفهوم الغائية الإنسانية لدى ابن رشد، يكمن باعتباره الإنسان كائن فاعل ومحوّل لكافة علاقاته الطبيعية والاحتماعية والذاتية على نحو تاريخي.

فالغائية الإنسانية، ليست نتيجة علاقة الذات الإنسانية بالطبيعة وحدها، وليست نتاج تفاعل الإنسان - منفعلاً فاعلاً محوّلاً - في الحياة الاجتماعية فحسب، بل بكونها كيفية اجتماعية جديدة لذات الإنسان، كونه فرداً وكونها مجتمعاً، في صيرورة إجتماعية تاريخية لانهائية، أي أنها استكمال

تدريجي - كمي - كيفي - للذات الإنسانية، ترقى فيه دائماً إلى استكمال أرقى، في علاقة حدليّة بين ذات الفرد، وذات المحموع، أي أنها فعّالية الإنسان في ذاته كذات احتماعية أخلاقية إنسانية.

والنتاج التقدمي الغائي الكيفي لهذه العلاقــة هو: إيجاد وضع احتمـاعيّ حديـد، يفسـح بحـالاً واسـعاً لاستكمالات حــديدة أرقـى، تظهـر حوهــره الإنساني، عبر أنسنته للعلاقة مع الطبيعة ومع الآخرين، ومع ذاتـه،وهــده هـي الغائية القصوى المميزة للمحتمع الأمثل.

لهذا، فالغائية الإنسانية - لدى ابن رشد - لا تعني عقلنة الوجود الطبيعي والاجتماعي، وأشكال الأنظمة الاجتماعية، والدات الإنسانية فحسب، وإنما تعني تملكاً معقلناً للوجود الطبيعي الاجتماعي، أي تحويلاً وتسخيراً لقوى الطبيعة والمحتمع والذات الإنسانية، من الوجود لذاتها إلى الوجود للذات الإنسانية بحيث يلائم استكمال الذات الإنسانية لذاتها إنسانياً. فالغائية هي: استملاك للوجود الطبيعي والاجتماعي، واستكمال للذات الإنسانية، باستملاكها للفضائل الإنسانية، لتصبح ذاتاً - اجتماعيةً - إنسانية - خيرة - وخيرة باطلاق، في صيرورة تاريخية لانهائية.



| مناهج الأدلة في عقائد الملة، تقديم وتحقيق د. محمود قاسم،<br>مكتبة الأنجلو المصرية عام ١٩٥٥.                       | ابن رشد: | ٠١.   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------|
| تهافت التهافت، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف، مصر عام<br>١٩٦٨.                                                   | ابن رشد: | ٠٢    |
| تلخيص السماع الطبيعي، رسائل ابن رشد، مطبعة دائرة المعارف                                                          | ابن رشد: | ۳.    |
| العثمانية، حيدر آباد، الدكن، الطبعة الأولى، عام ١٩٤٧.<br>تلخيص السماء والعالم، رسائل ابن رشد، مطبعة دائرة المعارف | ابن رشد: | . £   |
| العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى ١٩٤٧.                                                                   |          |       |
| تلخيص الكون والفساد، رسائل ابن رشد، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى ١٩٤٧.           | ابن رشد: | . 5   |
| تلخيص الآثار العلوية، رسائل ابن رشد، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى ١٩٤٧.          | ابن رشد: | ٦,    |
| تلخيص كتاب النفس، رسائل ابن رشـــد، مطبعــة دائــرة المعــارف                                                     | ابن رشد: | ٧.    |
| العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى ١٩٤٧.<br>تلخيص ما بعد الطبيعة، رسائل ابن رشد، مطبعة دائرة المعارف       | ابن رشد: | ۰,۸   |
| العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى ١٩٤٧.                                                                   | ابن رشد: |       |
| فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من اتصال، تحقيق محمد عمارة، دار المعارف، مصر                                  |          |       |
| تلخيص كتاب النفس،نشر وتحقيق أحمم فؤاد الأهواني، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الأولى، عام ١٩٥٠.                    | ابن رشد: | . 1 • |
| تفسير ما بعد الطبيعة، أربعة أجزاء، تقديم وتحقيق موريس يويـج،                                                      | ابن رشد: | .11   |
| بيروت أعوام /١٩٤٨-١٩٤١-١٩٤٨).                                                                                     |          |       |

| تلخيص كنماب البرهمان، تحقيق د. محمود قاسم، مطبعة الهيئمة       | ابن رشد: | .17   |
|----------------------------------------------------------------|----------|-------|
| المصرية.                                                       |          |       |
| تلخيص كتاب أرسطو طاليس في الجمدل، تحقيق وتعليق محمد            | ابن رشد: | ۱۱۳.  |
| سليم سائم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، عام ١٩٨٠.             |          |       |
| تلخيص كتاب الجدل، تقديم وتعليق تشارلس بنزوث وأحمد عبــد        | ابن رشد: | ۰۱٤   |
| المجيد هريدي، الهيئة العامة المصرية للكتاب،عام ١٩٧٩.           |          |       |
| تلخيص الخطابة، تقديم وتحقيق عبـد الرحمـن بـدوي، مطبعـة دار     | ابن رشد: | ه۱.   |
| القلم، بيروت – لبنان.                                          |          |       |
| تلخيص ما بعد الطبيعة، تحقيق د.عثمان أمين، القاهرة، الطبعة      | ابن رشد: | . ۱ ٦ |
| الثانية، عام ١٩٥٨.                                             | I        | 1     |
| ضميمة في العلم، دراسة وتحقيق محمد عمارة، دار المعارف،          | ابن رشد: | .17   |
| مصر.                                                           | 1        |       |
| تلخيص كتاب العبارة، تحقيق د. محمود قاسم، مراجعة وتقديم         | ابن رشد: | .14   |
| د. تشارلس بـ روث، واحمد هريـدي، الهيئــة المصريــة العامــة    |          |       |
| للكتباب، بالتعاون مع مركن البحوث الأمريكي، مصر،عــــام         |          |       |
| .1981                                                          |          |       |
| تلخيص الحس والمحسوس، تحقيق ونشمر د. عبمد الرحمن بمدوي،         | ابن رشد: | .19   |
| القاهرة، عام ١٩٥٤.                                             | •        |       |
| كتاب المقدمات، ج١،ج٢، مطبعة دار صادر، بيروت.                   | ابن رشد: | ٠٢٠   |
| بداية المجتهد ونهاية المقتصد، أربعة أجزاء، مؤسسة ناصر للثقافة. | ابن رشد: | ٠٢١   |

# المراجع المعتمد عليها في البحسية

| إبراهيم -زكريا        | ٠,١                                                             |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                       |                                                                 |
| ابن أبي زرع           | ٠٢.                                                             |
| ابن الخطيب            | .٣                                                              |
| ابن صاحب الصلاة       | . £                                                             |
|                       |                                                                 |
| اسماعيل - محمود       | ۵,                                                              |
| _                     |                                                                 |
| أشياخ - يوسف          | ٠٦.                                                             |
|                       | ٠٧.                                                             |
| ;                     |                                                                 |
| 1                     | ۸.                                                              |
| •                     |                                                                 |
| الألوسي – حسام الدين  | .٩                                                              |
|                       |                                                                 |
|                       |                                                                 |
| الأله سي – حسام الدين | ٠,١٠                                                            |
| ي پ                   | . ,                                                             |
|                       |                                                                 |
| انجلا - فريدريك       | .11                                                             |
| -5-5                  |                                                                 |
| انطون – في ح          | , 1 Y                                                           |
|                       | ,                                                               |
|                       | ابن أبي زرع<br>ابن الخطيب<br>ابن صاحب الصلاة<br>اسماعيل - محمود |

| "تاريخ الفكر الأندلسي "، تعريب حسين مؤنس -              | بالنثيا – آلمحل – جنشالث | .14   |
|---------------------------------------------------------|--------------------------|-------|
| مكتبة النهضة المصرية بدون تاريخ.                        | 41114141414141414141414  |       |
| "دراسات في تاريخ الأندلس وحضارتها من الفتح              | بدر – احمد               | ۰۱٤   |
| وحتى الحلافة." ط٢، عام ١٩٧٢.                            |                          |       |
| " مذاهب الإسلاميين "، مطبعة دار العلم للملايين،         | بدوي – عبد الرحمن        | ۰۱٥   |
| ط۲، عام ۱۹۷۹.                                           |                          |       |
| "مفهـوم الحريـة في الفكـر العربـي الحديـث"، مؤسسـة      | بركات - سليم             | ٠١٦.  |
| الوحدة، دمشق، ط١، عام ١٩٨٢.                             | ,                        |       |
| " الإسلام في المغرب والأندلس"، المطبعـــة الاقتصاديــة، | بروفنال– ليفي            | .17   |
| عام ١٩٤١.                                               |                          |       |
| " أربع مقسالات في الحريسة "، ترجمسة عبسد الكريسم        | برلين – اشعيا            | ٠١٨   |
| محفوض، منشورات وزارة الثقافة، دمشق.بدون                 | -                        |       |
| تاريخ.                                                  |                          |       |
| "الفرق بين الفـرق"، منشـورات دار الآفـاق الجديـدة،      | البغدادي – عبد القاهر    | . ۱ ۹ |
| بيروت، ط٤، عام ١٩٨٠.                                    |                          |       |
| " تاريخ الفلسفة في الإسلام." بدون تاريخ.                | بور – دي                 | ٠٢،   |
| "كبرى اليقيمات الكونيـة، وجــود الخــالق ووظيفــة       | البوطي – محمد سعيد رمضان | ٠٢١   |
| المخلوق "، دار الفكر، الطبعة السادسة، عــام ١٣٩٩        | Ç J.                     |       |
| .ه                                                      |                          |       |
| "العقيــدة الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ     | البوطي - محمد سعيد رمضان |       |
| الوحدة، مكتبة حافظ عام ١٩٨٣.                            |                          |       |
| "الوجود والخلود في فلسفة ابس رشــد "، دار الكتــاب      | بيصار – محمد             | ٠٢٣.  |
| اللبناني، بيروت،ط٣، عام ١٩٧٣.                           |                          |       |
| "مشروع رؤية جديدة للفكر العربي في العصر الوسيط          | تيزيني – طيب             | . Y £ |
| "– دار دمشق.بدون تاريخ.                                 |                          |       |
| "مشروع رؤية جديدة (ج٢) الفكر العربي في بواكيره          | تيزيني – طيب:            | ٠٢٥   |
| وآفاقه الأولى " دار دمشق بدون تاريخ                     |                          |       |

| أرر  |
|------|
| . ۲٦ |
|      |
| .۲۷  |
|      |
|      |
| ٠٢٨  |
|      |
|      |
| . ۲۹ |
|      |
| ٠٣٠  |
|      |
| ۲۳.  |
|      |
| ٠٣٢. |
|      |
| .٣٣  |
| ۴٤.  |
|      |
| .٣0  |
|      |
| .٣٦  |
|      |
| ۰۳۷  |
|      |
|      |
| .۳۸  |
|      |

|            |                            | مطبعة دار إحياء الكتب العربيسة، القاهرة، عام          |
|------------|----------------------------|-------------------------------------------------------|
|            |                            | .1901                                                 |
| ٠٣.        | زکار – سهیل:               | "أخبار القرامطـة "، نشــر وتوزيــع عبـــد الهـــادي   |
|            |                            | حرصوني، دمشق عام ١٩٨٠.                                |
| . £        | زنيبر – محمد:              | "ابن رشد والرشمدية في إطارهما التماريخي، ممن كتماب    |
|            |                            | أعمال ندوة ابن رشد ومدرسته في الغرب الإسلامي          |
|            |                            | "، المؤسسة الجامعية، جامعة محمد الخامس، ط١، عام       |
|            |                            | .1941                                                 |
| . <b>£</b> | زينيه – حسن:               | "العقسل عنسد المعتولسة "، دار الأفساق الجديسدة،       |
|            |                            | بیروت،ط۱، ۱۹۷۸.                                       |
| . £        | سعادة - رضا:               | مشكلة الصراع بين الفلسفة والدين، من الغزالي           |
|            |                            | وابن رشد، إلى الطوسي والخواجا زاده"، الدار العالميــة |
|            |                            | للطباعة، بيروت، ط١، عام ١٩٨١.                         |
| ٤ .        | الشهرستاني - أبــو الفتــح | "شرح كتاب الملل والنحل"، تحقيسق محممد سعيد            |
|            | محمد بن عبد الكريم:        | الكيلاني، مطبعة دار المعرفة، بيروت. بدون تاريخ        |
| ٤ .        | صعب - حسن:                 | "إسلام الحرية لا إسلام العبودية "، دار العلم          |
|            |                            | للملايين، بيروت، ط١،عام ١٩٧٤.                         |
| ٤ .        | صليبا – جميل:              | "تاريخ الفلسفة العربية "، دار الكتماب اللبناني،       |
|            |                            | ا بيروت.                                              |
| ٤ .        | العبادي – أحمد مختار:      | "دراسات في تماريخ المغموب والأندلس "، مطبعمة          |
|            |                            | المصري، الطبعة الأولى عام ١٩٦٨.                       |
| ٤ .        | العراقي – محمد عاطف:       | "تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية "، دار           |
|            | •                          | المعارف، القاهرة، ط٤، عام ١٩٧٩.                       |
| . £        | العراقي - محمد عاطف:       | " ثورة العقل في الفلسفة العربية "، دار المعارف،       |
|            | *                          | القاهرة، طع-عام ١٩٧٨.                                 |
| ٤ .        | العراقي - محمد عاطف:       | "المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد"، دار المعارف،        |
|            |                            | القاهرة،ط١، عام ١٩٨٠.                                 |

| " النزعة العقلية. في فلسفة ابن رشد " دار المعارف،      | العراقي - محمد عاطف:      | ۰۵۰   |
|--------------------------------------------------------|---------------------------|-------|
| مصر، القاهرة، بدون تاريخ.                              |                           |       |
| "تاريخ المغرب"، ترجمة ذوقان قرقوط، المؤسسة العربية     | العروي – عبد الله:        | ۱۵.   |
| للدراسات، بيروت، ط١، عام ١٩٧٧.                         |                           |       |
| "مفهوم الحرية "، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، | العروي – عبد الله:        | .07   |
| المعرب، عام ١٩٨١.                                      |                           |       |
| "سلسلة نوابسغ الفكر العربسي "، ابسن رشد، دار           | عقاد – عباس محمود:        | ۳۵.   |
| المعارف، مصر، عام ١٩٧١.                                |                           |       |
| " الدولــة الموحديــة بــالمغرب "، مكتبــة الدراســـات | علام – عبد الله:          | .0 £  |
| التاريخية، دار المعارف مصر بدون تاريخ                  |                           |       |
| " المعتولة ومشكلة الحريسة "، المؤسسسة العربيسة         | عمارة - محمد:             | .00   |
| للدراسات والنشر، بيروت - لبنسان - ط١، عمام             |                           |       |
| .1977                                                  |                           |       |
| "النزاث في ضوء العقل "، دار الوحدة، بيروت، ط١،         | عمارة – محمد:             | ۶٥,   |
| عام ۱۹۸۰                                               |                           |       |
| "مسلمون ثنوار "، المؤسسة العربية للدراسنات،            | عمارة – محمد:             | ۷۵,   |
| بیروت، عام ۱۹۴۱.                                       |                           |       |
| "نظرة جديدة إلى النزاث "، المؤسسة العربية، بــيروت،    | عمارة – محمد:             | ۸۵.   |
| عام ۱۹۷٤.                                              |                           |       |
| "عصــر المرابطـين والموحديـن في المغــرب والأندلـــس"، | عنان – محمد:              | ,٥٩   |
| مطبعة لجنة التأليف والنشر، ط١، عام ١٩٦٤.               |                           |       |
| " النظرية المادية في المعرفة "، تعريب إبراهيم قريط،    | غارودي – روجيه:           | ٠,٣٠  |
| دار دمشق،/ط٧/.بدون تاريخ.                              | - 33 - 33                 |       |
| " تهافت الفلاسفة "، مطبعة القاهرة، عام ١٩٠٣.           | الغزالي- أبو حامد محمد بن | .31   |
|                                                        | محمد بن أحمد:             |       |
| "مقاصد الفلاسفة "، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف      | الغزالي- أبو حامد محمد بن | . 4 7 |
| مصر، ط۲، عام ۱۹۳۰.                                     | محمد بن أحمد:             |       |
|                                                        |                           |       |

|                                                                               | <del></del>                           |       |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------|
| "قيام دولة الموحدين"، المكتبة الوطنية، بنغازي ليبيا.                          | الغناي – مراجع عقيلة:                 | ٦٣.   |
| " ابن رشد فيلسوف قرطبة "، المطبعة الكاثوليكية،                                | <b>ف</b> خري - ماجد:                  | . 4 £ |
| بيروت.بدون تاريخ.                                                             |                                       |       |
| الماركسية في القرن العشرين،ج١، ج٢، تعريب فمؤاد                                | فيديو سيف:                            | ۵۲.   |
| مرعي، د.نجاح ساعاتي،د. طبارق المعصراني، د. بـدر                               |                                       |       |
| الدين السباعي، دار الجماهير، دمشق، عام ١٩٧٤.                                  |                                       |       |
| "المغني في أبواب التوحيد والعدل." بدون تاريخ.                                 | القاضي – عبد الجبار:                  | .44   |
| "في النفس والعقـل لفلاســفة الإغريــق والإســلام "،                           | القاضي – عبد الجبار:<br>قاسم – محمود: | .٦٧   |
| مكتبة الأنجلو المصرية، ط٢، عام ١٩٥٤.                                          |                                       |       |
| " ابن رشد، ج ١ ، ج" ٢ ، المطبعة الكاثوليكيـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | قمير – يوحنا:                         | ۸۲.   |
| لبنان بدون تاریخ                                                              |                                       |       |
| "ابن رشد والغزالي، التهافتان "، دار المشـرق، المطبعـة                         | قمير – يوحنا:                         | . ५ ९ |
| الكاثوليكية، بيروت، لبنان.بدون تاريخ                                          |                                       | :     |
| "القضاء والقدر، لدى الفلاسفة والمتكلمين "، مراجعة                             | قنبس – عبد الحليم:                    | ٠٧٠   |
| خالد عبد الرحمن العك، بيروت، عام ١٩٨٠.                                        |                                       |       |
| "تاريخ العرب والشعوب العربية "، تعريب د. بـدر                                 | کاهن کلود:                            | ٠٧١   |
| الدين القاسم، دار الحقيقة، ط٢، عام ١٩٧٧.                                      | ,                                     |       |
| "الحرية والمسؤولية "، تعريب د. فؤاد مرعي – تدقيق                              | كوسولايوف وماركوف:                    | .٧٢   |
| عدنان جاموس – دار الجماهير، دمشق، عام ١٩٧٥.                                   | 3 3 3 3.23 3                          |       |
| "العقل والثورة "، ترجمــة فؤاد زكريــا، الهيئــة المصريــة                    | ماركبوز– هربرت:                       | ۰۷۳   |
| العامة للتاليف والنشر القاهرة، عام ١٩٧٠.                                      |                                       |       |
| "من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة العربية "، منشورات                          | مرحبا – عبد الرحمن:                   | ٧٤.   |
| عویدات، بیروت عام، ۱۹۷۰.                                                      |                                       |       |
| "النزعات المادية في الإسلام "،ج١،ج٢، دار الفارابي،                            | مروة – حسين:                          | ه ۷۰  |
| بيروت، ط۲، عام ۱۹۸۰.                                                          | .5                                    | - ' - |
| "المعجب في تلخيص أخبار المغرب "، تحقيق محمـــد                                | المراكشي – عبد الواحد:                | V4    |
| سعيد العريان، ومحمد العربي، القاهرة، عام ١٩٤٩.                                | الراطلي جدالواحدا                     | • ; • |
| سعيد العريات، وحمد العربي، العامرات، حام ١٠٠١.                                | i                                     |       |

|                                                        | , <del></del>                  |      |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------|------|
| "المعجب في تلخيص أخبار المغسرب "، اختيـار وتقديــم     | المراكشي – عبد الواحد:         | .٧٧  |
| د. احمد بدر بدون تاریخ.                                |                                |      |
| "مفهوم السببية عند الغمزالي "، دار بوسملامة للطباعـة   | المرزوقي – أبو يعرب:           | ۸۷.  |
| والنشر، تونس – الطبعة الأولى.بدون تاريخ                |                                |      |
| "المصادفة والضمرورة "، ترجمة حسافظ الجمسالي،           | مونو – جورج:                   | .∨٩  |
| منشورات وزارة الثقافة، دمشق، عام ١٩٧٥.                 |                                |      |
| "من الكندي إلى ابن رشد "، دار المعارف بمصر مكتبـة      | الموسوي – موسى:                | ٠٨٠  |
| الدراسات الفلسفية، الطبعة الثانية.بدون تاريخ.          |                                |      |
| "المسائل في الخلاف بين البصويين والبغداديين"، تحقيــق  | النيســـابوري – أبــو رشــــيد | ۸۱.  |
| وتقديم د. معن زيادة، د. رضوان السيد، معهد النماء       | سعید بن محمد:                  |      |
| العربي بيروت، ط١، عام ١٩٧٩.                            | i :                            |      |
| "المسائل في الخلاف بين المصريين والبغداديين "، تحقيــق | النيســابوري – أبــو رشـــيد   | ۲۸.  |
| وتقديم د. معن زيادة، د. رضوان السيد، معهد الإنماء      | سعید بن محمد:                  |      |
| العربي بيروت، ط١، عام ١٩٧٩.                            |                                |      |
| "أعلام الفلسفة العربيــة "، بـيروت، لبنــان، ط٢، عــام | اليازجي ـ كمال ـ وكرم ـ        | ۸۳.  |
| .197٨                                                  | أنطون:                         |      |
| "العرب والإسلام والخلافة الإسلامية "، نقلمه إلى        | يليا ييف - ي. أ:               | .ለ ٤ |
| العربية د. أنيس فريحة، راجعه وقدم له د. زايد، السدار   | -                              |      |
| المتحدة للنشر، بيروت،ط١، عام ١٩٧٣.                     |                                |      |

## المصادر الأجنبية:

1- ROSENTAL, E, T, J.

"AVERROES COMMENTARY ON." "PLATO'S REPUBLIC"

CAMBRIDGE, AT THE UNIVERCITY PRESS,1969.

#### \_\_\_\_

### القواميس والمهاجم الفلسفية:

• القاموس المحيـــط: مجد الدين الفيروزي آبـادي، المطبعة المصرية، ط ٣،عام ١٩٣٣.

• المسمورد الكبير: منير البعلبكي، دار العلم للملايسين، بيروت، عمام ١٩٧٠.

المعجم الفلسفي: ج١،ج٢، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني،
 بيروت، عام ١٩٧٨.

الموسوعة الفلسفية: لجنة من العلماء والاكاديميين السوفييت، بإشواف
 م. روزننتال

ب – يودين ترجمة سمير كرم، مراجعة د. صادق جلال العظم.

وجورج طرابیشی، دار الطلیعة، بـیروت، ط۲، عام ۱۹۸۰.

# الفعرس

| الصفحة | السحيث                                  | القصيل       | الساب        |
|--------|-----------------------------------------|--------------|--------------|
| ٧      | من هدی ابن رشد                          | المقدمة      |              |
| ٩      | مدخل إلى البحث                          |              |              |
| ١٥     | عوامل نشوء مفهموم الغائية الطبيعية لمدى |              | الباب الأول  |
|        | ابن رشد                                 |              |              |
| 14     | الملامح الاجتماعية والسياسية والفكريسة  | الفصل الأول  |              |
|        | لمجتمع الأندلس.                         |              |              |
| 00     | الجذور المعرفية لمفهوم القضاء والقدر    | الفصل الثاني |              |
| ۸۹     | مفهوم القضاء والقدر لدى ابن رشد.        | الفصل الثالث |              |
| 1.0    | عوامل تكوّن فلسفة ابن رشد.              | _            |              |
| 111    | الغانية الطبيعية من موقع وحدة الوجود    |              | الباب الثاني |
|        | الوشدية.                                |              |              |
| 110    | العالم قديم – أبدي.                     | الفصل الأول  |              |
| 144    | العالم في صيرورة مستمرة                 | الفصل الثاني |              |
| 100    | العالم وحدة ماديّة مترابطة جدلياً.      | الفصل الثالث |              |
| 194    | مفهوم الغائية الطبيعية من موقع وحدة     | الفصل الرابع |              |
|        | الوجود الماديّة.                        |              |              |

| 710       | مفهوم الغائية الإنسانية في ضوء الغائيــة  |              | الباب الثالث |
|-----------|-------------------------------------------|--------------|--------------|
|           | الطبيعية.                                 |              |              |
| 414       | المذات الإنسانية في ضوء جدلية الواقعمي    | الفصل الأول  |              |
|           | والكلي.                                   |              |              |
| 749       | الذات الإنسانية في ضوء جدلية الإكتســـاب  | الفصل الثاني |              |
|           | المعرفيّ.                                 |              |              |
| 777       | النشاط الإنساني استكمال للذات الإنسانية   | الفصل الثالث |              |
|           | على نحو غائي.                             |              |              |
| 790       | الغائية الإنسانية استكمال الذات الإنسانية | الفصل الرابع |              |
|           | وجودها الإنساني.                          |              |              |
| <b>**</b> | خـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |              |              |
| 727       | المصادر المعتمد عليها في البحث.           |              |              |
| 450       | المواجع المعتمد عليها في البحث.           |              |              |
| 707       | المصـــــــادر الأجنبيـــــــة.           |              |              |
| 404       | القواميـــس والمعاجـم الفلسفية.           |              |              |
| 700       | الفهـــــــرس.                            |              |              |



## سيصدر قربياً:

الجزء الأول من كتاب فلسفة ابن رشد في ست رسائل وهي :

١ ـ كتاب السماع الطبيعي لابن رشد.

٢ ـ كتاب السماء والعالم لابن رشد.

٣ ـ كتاب الآثار العلوية لابن رشد.

٤ ـ كتاب الكون والفساد لابن رشد.

ه ـ كتاب النفس لابن رشد.

٦ ـ كتاب ما بعد الطبيعة لابن رشد.

تقديم وتعليق وتصحيح الدكتور عمار عامر .

# أقدم للقارئ الكريم فهرساً بأسماء مؤلفات ابن رشد

اولا: في الفلسفة

| ملاحظات                               | اسم الكتاب                              | الرقم |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|-------|
| نشره الأب موريس بويج ببــيروت         | ]<br>تفسير ما بعد الطبيعة               | \     |
| في ثلاث بحلدات، أعقبها بحلد           | _                                       |       |
| رابع بــه الشــروح والتعليقــات، في ا |                                         |       |
| ســـنوات ۱۹۳۸، ۱۹۶۲،                  |                                         |       |
| ١٩٤٨، ١٩٥٢ م. وهذا الكتاب             |                                         |       |
| يعد شرحا أكبر على كتاب                |                                         |       |
| أرسطو (ما بعد الطبيعة).               |                                         |       |
|                                       | تعليق على برهان الحكيم                  | ۲     |
|                                       | تعليق المقالة السابعة و الثامنة السـماع | ۳ ا   |
|                                       | الطبيعي                                 |       |
| و هو تعليق ناقص                       | تعلیق علی اول برهان ابی نصر             | ٤     |
| منه نسخة مخطوطة بدار الكتب            | تلخيص الآثار العلوية                    | ٥     |
| المصرية ضمن مجموعة، و نسخة            |                                         |       |
| مطبوعـة بحيـدر آبـاد بـالهند ســنة أ  |                                         |       |
| ١٩٤٧ م ضمن مجموعة عنوانها:            |                                         |       |
| (رسائل ابن رشد)                       |                                         |       |

| کتبه ابن رشد بعد سنة ٥٦٥ هـ.     | تلخيص الحس والمحسوس        | ٦        |
|----------------------------------|----------------------------|----------|
| وحققه ونشره د. عبــد الرحمــن    |                            |          |
| بدوي بالقاهرة ضمسن بحموعة        |                            |          |
| عنوانها (في النفس لأرسطو) سنة ا  |                            | ļ        |
| 3091 9.                          |                            |          |
| صدرت له بمصر ثلاث طبعات:         | تلخيص الخطابة              | ٧        |
| طبعة مطبعة كردستان العلمية سنة ا |                            |          |
| ا ۱۹۱۱ م. و طبعة د. عبد الرحمن ا |                            |          |
| ا بدوي سنة ١٩٦٠ م. وطبعة د.      |                            |          |
| محمد سليم سالم سنة ١٩٦٧.         |                            |          |
| و لقد صنفه ابن رشد سنة ٧٠٠       |                            |          |
| هـ سنة ١١٧٤ م بمدينة "قرطبة".    |                            |          |
| له نسخة خطيمة بدار الكتمب        | تلخيص السماع الطبيعي       | ٨        |
| المصرية ضمن محموعة، وطبعمة       |                            |          |
| بحيدر آباد بالهند سنة ١٩٤٧ م     |                            |          |
| ضمن مجموعة عنوانها ( رسائل       |                            | }        |
| ابن رشد )، ولقد صنفه ابن رشـد ا  |                            |          |
| في مدين "اشبيلية " سنة ٥٦٦ هـ    |                            |          |
| سنة ۱۱۷۰ م.                      |                            |          |
|                                  | تلخیص شرح أبي نصر          | ٩        |
| له نسخة خطية بدار الكتب          | تلخيص كتاب السماء و العالم | ١.       |
| المصرية ضمن مجموعة، وطبعة        |                            |          |
| بحيدر آباد بالهند ضمن محموعة     |                            |          |
| عنوانها (رسائل ابن رشد) سنة      |                            |          |
| ۱۹٤۷ م. و لقد صنفه ابن رشد       |                            |          |
| في مدينة "اشبيلية" سنة ٥٦٦       |                            |          |
| هـ١٧١١م.                         | <u> </u>                   | <u> </u> |

| له نسخة خطية بدار الكتب<br>المصرية ضمن مجموعة.              | تلخيص كتاب العبارة          | 11  |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| له نسخة خطينة بدار الكتب<br>المصرية ضمن مجموعة.             | تلخيص كتاب القياس           | ١٢  |
| صنفه ابن رشد سنة ٥٦٦ هـ سنة<br>١١٧٠ م. و له نسخة خطية بدار  | تلحيص كتاب المقولات         | ۱۳  |
| الكتب المصريـة، و نشـره الأب<br>"بويج" في بيروت سنة ١٩٣٢ م. |                             | :   |
| صنفه ابن رشد سنة ۷۷ هـ سنة ۱۱۷٦ م.                          | ً تلخيص كتاب الأخلاق        | ٤ / |
|                                                             | تلخيص كتاب أرسطو، في المنطق | \0  |
| له نسخة خطية بدار الكتب                                     | تلخيص كتاب البرهان          | ١٣  |
| المصرية ضمن مجموعة                                          |                             |     |
|                                                             | تلخيص كتاب نيقولاوس         | ١٧  |
| صنفه ابن رشد سنة ٧٧٥ هـ سنة                                 | تلخيص كتاب النفس            | ١٨  |
| ۱۱۸۱ م، و نشر في حيــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |                             |     |
| سنة ١٩٤٧ م ضمن مجموعــة                                     |                             |     |
| عنوانها (رسائل ابن رشد) كما                                 |                             |     |
| نشر في القساهرة سسنة ١٩٥٠                                   |                             |     |
| بتحقيق د. أحمم فؤاد الأهوانسي                               |                             |     |
| ضمن مجموعة.                                                 |                             |     |
| له نسخة خطية بدار الكتب ضمن                                 | تلخيص كتاب الكون و الفساد   | ١٩  |
| مجموعة، كما نشر بحيدر آباد                                  |                             |     |
| بالهند ضمن مجموعة " رسائل ابن                               |                             |     |
| رشد "                                                       |                             |     |

| <del></del>                           |                                      |    |
|---------------------------------------|--------------------------------------|----|
| له نسخ مخطوطة: بدار الكتب             | تلخيص ما بعد الطبيعة                 | ۲. |
| المصريــة، و المكتبــة النيموريــــة، |                                      |    |
| وطبعمات في حيمدر أبهاد سمنة           |                                      | l  |
| ۱۹٤۷ ضمن بحموعة "رسسائل               |                                      |    |
| ابن رشد"، وفي مدريد سنة               |                                      |    |
| ١٩١٩ م، و في القــاهرة بتحقيــق       |                                      |    |
| د. عثمان أمسين سسنة ١٩٥٨ م            |                                      |    |
| "الطبعة الثانية                       |                                      |    |
|                                       | تلخيص مدخل فورفريوس                  | 71 |
| طبع في القاهرة عدة طبعات في           | تهافت التهافت                        | 44 |
| ســــــنوات ۱۹۰۱، ۱۹۰۱،               |                                      |    |
| ۱۹۰۳، وحققه ونشره في بيروت            |                                      |    |
| الأب "بويج " سنة ٩٣٠ [م، كما          |                                      | 1  |
| طبع في القماهرة مؤخراً بمدار          | ,                                    |    |
| المعارف.                              |                                      |    |
|                                       | جوامع الخطابة و الشعر                | 77 |
|                                       | جوامع الحس والمحسموس و الذكسر        | 7  |
|                                       | والتذكــر، و النــوم و اليقظــــة، و |    |
|                                       | الأحلام و تعبير الرؤيا.              |    |
|                                       | جوامع السماع الطبيعي                 | 70 |
|                                       | جوامع في الفلسفة                     | ۲٦ |
| و اسمه في مخطوطة" الأسكوريال":        |                                      | 77 |
| (الجامع في الفلسفة)، صنف ابن          | الطبيعة و الإلهيات                   |    |
| رشد سنة ٥٦٥ هـ سنة ١٦٦٩م.             |                                      |    |

| نشر نصه العربي مع ترجمة اسبانية                                                                                            | جوامع ما بعد الطبيعة                            | 7.7 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----|
| كرلوس كوبسروس رودريفيـس في<br>مدريد سنة ١٩١٠م.                                                                             | 3                                               |     |
| نشرها د.أحمد فؤاد الأهوانسي بالقماعرة ضمن مجموعة سنة ١٩٥٠                                                                  | رسالة الإتصال                                   | ۲۹  |
| نشرها المستشرق الألمان"مرقس<br>يوسف موللر" .بميونسخ سنة<br>١٨٧٥م.                                                          | رسالة التوحيد والفلسفة                          | ٣٠  |
| نشره، مع ترجمة إنجليزية روزنتال<br>في كامسبردج سسنة ١٩٥٦ م<br>وترجمة لـ (لنر)، وقد ترجمتُها إلى<br>العربية ولم أنشرها بعد. | شرح جمهورية أفلاطون                             | ٣١  |
| نشرها بالقاهرة د. أحمسد فسؤاد الأهوانسي ضمن مجموعة سنة . ١٩٥٠                                                              | شرح رسالة اتصال العقـل بالإنسـان<br>لابن الصايغ | ٣٢  |
|                                                                                                                            | شرح السماء و العالم                             | ٣٣  |
| صنفه ابن رشد في مدينة اشبيلية سنة ۲۸۸ هـ سنة ۲۸۸ م.                                                                        | شرح السماع الطبيعي                              | ٣٤  |
|                                                                                                                            | شرح عقيدة الإمام المهدي"ابس<br>تومرت"           | ٣٥  |
|                                                                                                                            | شرح كتاب البرهان                                | 77  |
|                                                                                                                            | شرح كتاب القياس                                 | ٣٧  |
|                                                                                                                            | شرح كتاب النفس                                  | ٣٨  |

| <del></del>                       |                              |    |
|-----------------------------------|------------------------------|----|
|                                   | شرح ما بعد الطبيعة           | 79 |
|                                   | شرح مقالة الاسكندر في العقل  | ٤١ |
| نشرها " مولىلر" في ميونيخ سنة     | ضميمة في العلم القديم        | ٤١ |
| ١٨٥٩ م ضمين بحموعة، ثــم          |                              |    |
| نشرت بالاسبانية سنة ١٨٧٥ م،       |                              |    |
| ونشرت بمصر سنة ١٨٩٩ م             |                              |    |
| وسنة ١٩٠١ م، وليمدن سمنة          |                              |    |
| ا ٩٥٩ إم. ولقد قمنــا بتحقيقهــا  |                              |    |
| أخسيرا ونشسرتها بالقساهرة دار     |                              |    |
| المعارف مع (فصل المقال) سنة       |                              |    |
| ۱۹۷۲ م.                           |                              |    |
| نشرفي الطبعات التي أشرنا إليها في | فصل المقال فيما بين الحكمة و | ٤٢ |
| الضميمة.                          | الشريعة من الإتصال           |    |
| صنف ابن رشد أجزاء منه في          | في الجرم السماوي             | ٤٣ |
| مراکش سنة ۷۶ هـ ۱۱۷۸ م            |                              |    |
| و هـو الـذي جمع فيـه ابـن رشـد    | كتاب التحصيل                 | ٤٤ |
| اختلاف أهمل العلم منالصحابة       |                              |    |
| والتمابعين وتمابعيهم، ونصمر       |                              |    |
| مذاهبهم، وبسين مواضع              |                              |    |
| الاحتمالات التي مثار الخلاف.      |                              |    |
| وهو موجود في ترجمته العربية       | كتاب جوامع سياسة أفلاطون     | ٤٥ |
| أو جوامع أجزاء الحيوان، ونشوء     | كتاب الحيوان                 | ٤٦ |
| الحيوان، وهو تسع مقالات تبدأ      |                              |    |
| من الحاديمة عشمرة إلى آخمر        |                              |    |
| الكتاب، لخصها ابن رشد في          |                              |    |
| اشبيلية سنة ٥٦٤ هـ ١١٦٩ م.        |                              |    |

|                                                                                  | كتاب الضروري في المنطق                                                                                                                                                  | ٤٧  |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| نشره د. أحمـــد فــؤاد الأهوانــي<br>ضمــن مجموعــة بالقــاهرة ســـنة<br>١٩٥٠ م. | كتاب في الفحص هل يمكن العقل الذي فينا وهوالمسمى بالهيولاني، أن يعقل الصور المفارقة ؟ أو لا يمكن ذلك ؟؟ وهمو المطلب الذي كمان أرسطو طاليس وعدنا بالفحص عنه في كتاب النفس | ٤٨  |
|                                                                                  | كتاب في الفحص عن مسائل وقعــت<br>في العلم الإلهي في كتاب الشفاء لابــن<br>سينا.                                                                                         | ٤٩  |
|                                                                                  | كتــاب في مــا خــالف أبــو النصــر<br>لأرسطو طاليس في كتاب البرهان من<br>ترتيبه و قوانين البرهان و الحدود.                                                             | 0 , |
|                                                                                  | كتاب المقدمات                                                                                                                                                           | ٥١  |
| نشــره بالقـــاهرة د. أحمـــد فـــؤاد<br>الأهواني سنة ١٩٥٠ م.                    | كتاب النفس                                                                                                                                                              | ٥٢  |
|                                                                                  | كلام على قول أبي نصر في: المدخــل<br>و الجنس و الفصل يشتركان                                                                                                            | ٥٣  |
|                                                                                  | كلام على مسألة من السماء و العالم                                                                                                                                       | ٥٤  |
|                                                                                  | کلام له علی الحیوان                                                                                                                                                     | ٥٥  |
|                                                                                  | كلام له على المحرك الاول                                                                                                                                                | 70  |
|                                                                                  | كلام له على حركة الجرم السماوي                                                                                                                                          | ٥٧  |
| أي على الجرم السماوي                                                             | كلام له آخر عليه أيضاً                                                                                                                                                  | ٥٨  |

| _                                                        |                                                         |     |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----|
|                                                          | كلام له على رؤية الجرم الشابت<br>بأدوار                 | ٥٩  |
|                                                          | كيفيــــة وجـــود العــــا لم في القـــــدم<br>والحدوث. | ٦٠  |
| هكذا حساء العنسوان بمخطوطــة<br>"الأسكوريال "            | ما يحتاج إليه من كتاب أقليدنو.                          | ٦١  |
|                                                          | مختصر كتاب المستصفى للغزالي.                            | 77  |
|                                                          | مختصر المحسطى.                                          | ٦٣  |
|                                                          | مسألة في علم النفس سُئل عنها<br>فأحاب فيها.             | ٦ ٤ |
|                                                          | مسألة في الزمان.                                        | ٦٥  |
|                                                          | مسائل في الحكمة                                         | ٦٦  |
| كتبها ابن رشد في أثناء محنته سنة<br>٢ ٩ ٥ هـ سنة ١١٩٥ م. | مسائل في المنطق.                                        | ٦٧  |
| هكذا جاء عنوانسها في مخطوطة<br>" الأسكوريال".            | المسائل الطبولية                                        | ٦٨  |
|                                                          | المسائل على كتاب النفس                                  | 79  |
|                                                          | المسائل المهمة على كتاب البرهان                         | ٧.  |
|                                                          | مقالة في العقل                                          | ٧١  |
|                                                          | مقالة في البذور و الزرع                                 | 77  |
|                                                          | مقالة في علم النفس                                      | ٧٣  |
|                                                          | مقالة أخرى في علم النفس أيضاً.                          | ٧٤  |

| و تسمى المقالة الأولى من القيـاس<br>الحكيم | مقالة في القياس.                                                                                                          | ٧٥ |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                                            | مقالة في المزاج المعتدل.                                                                                                  | ٧٦ |
|                                            | مقالة في اتصال العقل المفارق<br>بالإنسان.                                                                                 | ٧٧ |
|                                            | مقالسة ثانيسة في اتصال المفسارق<br>بالإنسان.                                                                              | ٧٨ |
|                                            | مقالة في التعريف بجهة نظر أبي نصر<br>في كتبه الموضوعة في صناعة المنطق<br>بأيدي الناس و بجهة نظـر أرسـطو<br>طاليس فيها.    | ٧٩ |
|                                            | مقالة في جوهر المالك.                                                                                                     | ٨٠ |
|                                            | مقالة في نسخ شبهة من اعترض علمي الحكيم و برهانمه في وحمود المادة الأولى و تبيين ان برهان أرسطو همو الحق المبين.           | ۸۱ |
|                                            | مقالسة في السرد علمي ابسن سسينا في تقسيمه الموجودات إلى ممكن علمي الإطلاق، و ممكن بذاتمه، وواجمب بغيره، و إلى واجب بذاته. | ۸۲ |
|                                            | مقالة في حركة الفلك.                                                                                                      | ۸۳ |
|                                            | مقالة في القياس الشرطي.                                                                                                   | ٨٤ |
|                                            | مقالة في الجرم السماوي.                                                                                                   | ٨٥ |

|                                                                                        | مقالة في المقول على الكل.                  | ٨٦ |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----|
|                                                                                        | مقالة في المقدمة المطلقة.                  | ۸٧ |
|                                                                                        | مقالة في ان ما يعتقده المشاؤون و مـــا     | ٨٨ |
|                                                                                        | يعتقده المتكلمونم ناهل ملتنا في كيفيـة     |    |
|                                                                                        | وجود العالم، متقارب في المعنى.             |    |
|                                                                                        | مقالة في وحود المادة الأولى.               | ٨٩ |
|                                                                                        | مقالة في الوجود السرمدي و الوجـود الزماني. | ۹. |
| و في مخطوطة الأسكوريال "خرم"<br>أسقط بعض عنوان المقالة                                 | مقالة في كيفية دخوله الأمرجل من            | ٩١ |
| ألفه ابن رشد سنة ٥٧٥ هـ سنة<br>١١٧٩ م، و نشره "مولــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | مناهج الأدلّة في عقائد المُلّة.            | 97 |
| ميونيخ سنة ١٨٥٩ م ضمن<br>بحموعة، ونشر بالإسبانية سنة                                   |                                            |    |
| ١٩٧٥ م. ونشـر بالفرنسـية في                                                            |                                            |    |
| الجزائر سنة ١٩٠٥ م.إلخونشــر                                                           |                                            |    |
| بمصر بتحقیق د. محمود قاسم سنة ا                                                        | ,                                          |    |
| 009/ 9.                                                                                |                                            |    |

## [ثانياً: في الفقه]

| طبع في استنبول ســنة ١٩١٥ م       | كتاب بداية المحتهد ونهاية المقتصد | ٩٣ |
|-----------------------------------|-----------------------------------|----|
| وفي القاهرة طبعات عــدّة منهــا [ |                                   |    |
| طبعة في جزأين سنة ١٩٦٦ م.         |                                   |    |

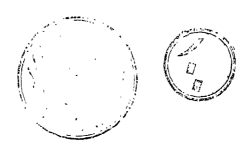
## [ ثالثاً: في الطب]

|                                                                                       | <del> </del>                                               |       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                                       | تلخيص الأعضاء الآلمة.                                      | 9 8   |
| ويشمل المقالات الخمس الأولى                                                           | تلخيص أول كتباب الأدوية المفردة                            | 90    |
|                                                                                       | لجالينوس.                                                  | )     |
|                                                                                       | تلخيص الإسطقسات، لجالينوس                                  | ٩٦    |
|                                                                                       | تلخيص العلل وا لأعراض لجالينوس                             | 97    |
|                                                                                       | تلخيص القوى الطبيعية لجالينوس                              | ٩٨    |
| صنفه ابن رشد سنة ۸۹ هـ سنة                                                            | تلخيص كتاب الحميات لجالينوس                                | ۹ ۹   |
|                                                                                       | تلخيص كتاب المزاج لجالينوس                                 | ١     |
|                                                                                       | تلخيـص النصـف الثـاني مـن كتـــاب<br>حيلة البرء، لجـالينوس | ١٠١;  |
| لها نسخة محفوظة بدار الكتب<br>المصرية و بمكتبات الأسكوريال و<br>ليدن وأكسفورد و باريس | شرح أرجوزة ابن سينا في الطب                                | 1.7   |
| یاد را مسورد و باریس                                                                  | شرح كتاب الاسطقسات لجالينوس                                | ١.٣   |
| في مخطوطة الأسكوريال "خرم"<br>ذهب ببعض كلمات العنوان                                  | إلهفي الطب.                                                | ۱ ۰ ٤ |
|                                                                                       | كتاب التعرف،لجالينوس                                       | ١.٥   |
|                                                                                       | كتاب الحميات.                                              | ١٠٦   |

|                                  | كتاب العلل و الأعراض لجالينوس          | ١.٧ |
|----------------------------------|----------------------------------------|-----|
|                                  | كتاب القوى الطبيعية لجالينوس           | ١٠٨ |
| ألفه ابن رشد قبل سنة ٥٥٨ هـــ    | كتاب الكليات                           | ١٠٩ |
| سنة ١١٦٢ م و نشــر في البندقيــة |                                        |     |
| باللاتيني سنة ١٤٨٢ م ونشر سنة    |                                        |     |
| ۱۹٤٠ م بمدينـــة "تطــــوان"     |                                        |     |
| ا بالتصوير الشمسي عن النسخة [    |                                        |     |
| العربية بواسطة "الفريد البستاني" |                                        |     |
|                                  | كسلام على مسألة من العلسل و<br>الأعراض | ١١. |
|                                  | الا عراض                               |     |
|                                  | مراجعات ومباحث بين ابي بكر ابـن        | 111 |
|                                  | طفيل وابن رشـد في رسمـه للـدواء في ا   |     |
|                                  | كتابه المسوم بالكليات                  |     |
|                                  | مسألة في نوائب الحمي.                  | ١١٢ |
|                                  | مقالة في المزاج.                       | ۱۱۳ |
|                                  | مقالة في حميات العفن.                  | ۱۱٤ |
|                                  | مقالة في الترياق.                      | 110 |

## [ رابعاً: في اللغة و الأدب]

| صنفه ابن رشد بمدينة "قرطبة"             | تلخيص كتاب الشعر               | 117 |
|-----------------------------------------|--------------------------------|-----|
| ا سنة ٧٠٥ هـ سنة ١١٧٤ م.                |                                |     |
| ونشر باللاتينيـة في مدينـة البندقيـة    |                                |     |
| ا سنة ١٤٨١ م، ثــم بواســطة ا           |                                |     |
| ا"فوسطو لاسينيو" ســنة ١٨٧٣             |                                | ı   |
| .بمدينــــة" فلورنســــة" بــــالعربي ا |                                |     |
| والعبري، ثم نشره د. عبد الرحمن ا        |                                |     |
| بدوي بالقاهرة ضمن مجموعة سنة ا          |                                | 1   |
| 7997                                    |                                |     |
|                                         | الضروري في النحو               | 117 |
|                                         | كلام على الكلمة و الإسم المشتق | ۱۱۸ |



الإنسان ؟! همذا الكانن الحي، المذي أنسن الموجودات، وحوّلها من ذاتها لذاته، وبعملية التحويل تلك، أنسن ذاته، فهمل لنشاطه هذا غاية معينة ؟!.

وإذا كان ذلك كذلك، فما غايته ؟.. وهل يحققها بذاته ؟.. أم أنها مقدّرة من قبل قوة غريبة عنه؟. طبيعية أو مفارقة للطبيعة.

للإجابة على ذلك، لابد من العودة إلى الرّاث وإحباء جوانبه المضيئة، بعملية بحث علمي، ونقد واستلهام عقلين، وخيار من واقع تاريخي يناسب متطلبات الحاضر، ومستلزمات الستقبل، وتن للمناسب منه لعملية تحقيق الذات الإنسانية.

ضمن هذه الرؤية، وقع الخيار من بين المفكرين العرب المسلمين، على عميد الفلسفة العربية الإسلامية، أبي الوليد محمد بن أهد بن رشد، وذلك لأنه يمثل عقل الأمة في مرحلة من مراحل نضوجها.

وإن حاجتنا للعقـل ــ الآن وفي كـل آن ــ لتحقيـق وجودنا الإنساني يعبّر عن حاجتنا لابن رشد، كممثل للعقلانية في تاريخنا، وليجيب على نساؤ لاتنا الكبرى.